

# المنحى الاجتماعي في الزاهر في معاني كلمات الناس في معاني كلمات الناس لأبي بكر محمد بن القاسم الأنباري (ت٣٢٨هـ)

إعداد

م. د. شفاء سعید جاسم

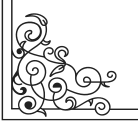
The Social Orientation in Al-Zahir in the Meanings of People's

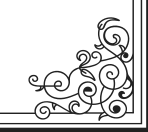
Words by Abu Bakr Muhammad bin Al-Qasim Al-Anbari

(DIED IN 328 A.H).

BY

Dr. SHIFA SAED JASSIM





المنحى الاجتماعي في الزاهر في معاني كلمات الناس \_

م. د. شفاء سعید جاسم | ۳۵۷

المبحث الثاني: وظائف اللغة الاجتماعية في الزاهر.

وفي الختام أسال الله عَزَّ وَجَلَّ أن أكون قد وفقت في تقديم هـذا البحث والتعريف بـه، وأن يجعل جميع أعمالنا خالصة لوجه الله تعالى. وآخر

> \* \* \*

# بسَـــهِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَازِ ٱلرَّحِيرِ

#### الملخص

الحمد لله ربِّ العالمين ، أحمده حمداً يكون سبباً دعوانا أن الحمد لله رب العالمين. مُدنيًا من رضاه ، وأشكرُهُ شكرًا مقربًا من الفوز بمغفرته. والصلاة والسلام على أفضل خلقه سيدنا محمد على وعلى آله وصحبه أجمعين. وبعــــد: يُعلدُّ كتاب (الزاهر في معانى كلمات الناس) من أهم وأقدم مصادر اللغة ، فقد أهتم أبو بكر الأنباري (ت٣٢٨هـ) وهـو من كبار علـماء الكوفة بجمع الكلام الذي يتداوله الناس في حياتهم ولم يفهموا معناه • إذ أحس ابن الأنباري بحاجة الناس إلى ضرورة تفهم ما يجري بينهم من كلام في حياتهم الدينية والدنيوية ، وكان هذا الدافع محفزاً له على تأليف الكتاب ، وكثيرًا ما يطرق أسماعنا كلمات وأمثال نتمنى في حينها لو نعلم معناها،ثم يُنسى الموضوع، فكان بحثى: (المنحى الاجتماعي في الزاهر في معانى كلمات الناس لأبي بكر محمد بن القاسم الأنباري (ت٢٦٨هـ).

> وبعد التوكل على الله بدأت أبحث عن هذه الكلمات والأمثال، وقد قسمت بحثى على مبحثين وتلبهما الخاتمة.

> المبحث الأول: مفهوم علم اللغة الاجتماعيّ في التراث اللغويّ.

## \_\_\_\_\_\_ المنحى الاجتماعي في الزاهر في معاني كلمات الناس . ٣٥٨ | م. د. شفاء سعيد جاسم

Finally I wish I succeeded to introduce this paper and I pray that all our deeds be accepted by Allah. All praise be to Allah.

\*

※

※

Meanings of People's Words by Abu Bakr uhammad bin Al-Qasim Al-Anbari (DIED IN 328 A.H).

The Social Orientation in Al-Zahir in the

By Dr. Shifaa Saed Jassim Department of Arabic Language University College of Al Imam Al A'zam Iraq – Baghdad

#### **ABSTRACT**

"Al Zahir fi Ma'ani Kalimat Al Nas" (The Bright in the Meaning of the People's Vocabulary) is one of the most important and oldest linguistic resources. Al Anbari, one of the eminent scholars of Kufa, was interested in collecting people's daily as well as religious life. This gave him the incentive to write his book. We often hear words and proverbs that we wish if we knew their meaning. However we forget it just after a while. Hence I decided to do this research and started to search such vocabulary.

The paper is divided into two chapters and a conclusion.

Chapter one: the concept of Sociolinguistics in the linguistic literature.

Chapter two: the social functions of language in Al Zahir.

علم اللغة النظريّ theoretical linguisties (اللسانيات النظرية).

علم اللغة التطبيقي - Applied Linguistics (اللسانيات التطبيقية).

ومن هنا حُظيت دراسة اللغة ، بوصفها ظاهرةً اجتماعية ، ومكوِّنًا من مكوِّنات الثقافة ، بنوع من علم اللسانيات التطبيقية ، فهو يهتم بدراسة اللغة في علاقتها بالمجتمع ؛ لأنَّهُ ينظم كلَّ جوانب بنية اللغية وطرائق استعمالها ، التي ترتبط بوظائفها أنَّـهُ تركيبة أو توليفة من علميّ اللغة والاجتماع ، أو أنَّهُ مزيجٌ منهما ، أو تجمع لقضاياهما ومسائلهما ، وإنمَّا هو الذي يبحث عن الكيفية التي تتفاعل بها

تعددت تعريفات علم اللغة الاجتماعيّ ، فعرَّفه اللغة الأُخر، اللغوية منها وغير اللغوية، ونتيجة بعضهم: بأنَّه العلم الذي يدرس اللغة من حيث علاقاتها بالمجتمع (٣) , وعرفه آخر: بأنَّه العلم الذي

# مفهوم علم اللغة الاجتماعي في التراث اللغويّ

إن اللسانيات « ليـس علمًا واحـدًا، وإنمَّا علومٌ الاستقلال والاهتمام الخـاص ، وأصبح لها علمٌ مختلفةٌ، تفرعت عن الدراسة العلمية للغة ، بحيث معترفٌ به ، تشيع الإشارة إليه بمصطلح: (علْمُ أصبح الآن لكلِّ فرع منها علماء متخصصون في اللَّغة الاجْتماعيُّ - Sociolinguistics) ينتمي إلى هذا الفرع أو ذاك من هـذا العلم، كما أصبح لكلِّ فرع دراساته , وأبحاثه , وكتبه, ودورياته التي تصدر بانتظام، وبأعداد هائلة، على الرغم من اختلاف فروع علم اللغة وتشعبه، إلا أنَّ هناك صلات وثيقة الاجتماعية والثقافية ، وليس المقصود بهذا العلم بين فروع هـ ذا العلم، بحيث لا يجـ د الباحث أو العالم في أيِّ فرع من فروعه بُدًا من معرفة الفروع الأُخر؛ لكى يحقق تقدمًا، أو يصدر أحكامًا عن بيّنة في فرع تخصصه»(١)، ذلك أنَّ تحليل البنية اللغوية اللغة مع المجتمع (٢). لنظام واحد يتطلب من الباحث إنْ يجمع أنظمة للتقدم الذي أحرزه علم اللغة في الفروع المختلفة اتفق أغلب علمائه على تقسيمه على فرعين أساسين يحاول الكشف عن القوانين

#### ، هما:

المبحث الأول

<sup>(</sup>١) محاضرات في اللسانيات، د. خالد خليل هويدي, د. نعمة دهش الطائي، كلية التربية / ابن رشد للعلوم الإنسانية, جامعة بغداد، مكتب نور الحسن, ط١، ١٤٣٦هـ - ٢٠١٥م , ص٥٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: علم اللغة الاجتماعيّ (المدخل)، د. كمال محمد بشر، ص٤٧، دار غريب للطباعة والنشر، (ب.ت).

<sup>(</sup>٣) ينظر: علم اللغة الاجتماعي, هدسن, ترجمة د.محمود عياد, الناشر: عالم الكتب, ط٢, ١٩٩٠م, ص١٢. وعلم اللغة الاجتماعي (المدخل), ص ٤١.

والمعايير الاجتماعية التي توضح سلوك اللغة وسلوك الأفراد(١), في حين عرَّفه باحث آخر: بأنَّه قسمين ؛ أحدهما: نظريّ، يتصل بالعكوف على العلم الذي يُعنى بدراسة الواقع اللغويّ في إشكاله المتنوعة ، بوصفها صادرة عن معان اجتماعية وثقافية مألوفة وغير مألوفة ، ويشــمل كلَّ ما يتعلق بالعلائق بين اللغة والمجتمع , أخذين بالحُسبان كلَّ الميادين التي نعثر عليها مع علم الأعراف البشرية (٢)، ولا تخرِج التعريفات المذكورة آنفًا عن كونه فرعًا مهمًا من فروع علم اللغة التطبيقيّ ، يدرس اللغة كظاهرة اجتماعية , ويبحث بين جانبي السلوك الإنسانيّ ، أي: استعمال اللغة والتنظيم الاجتماعيّ للسلوك , ويركَّز في موضوعات ترتبط بالتنظيم الاجتماعيّ لسلوك اللغة وسلوكيات مستعمليها (٣), ويمكن للباحثة أن تضع تعريفًا جديدًا لهذا العلم: فهو العلم الذي يبحث في التغيرات الاجتماعية واللغوية والثقافية الحاصلة في المجتمع ، ومدى تأثير تلك التغيرات في إثرًاء اللغة وتنميتها من جهة، المصدر الأول / القرآن الكريم: واكتساب اللغة وتعلمها ، وتنوع استعمالاتها من ويُعــدُّ من أبرز مصادر الاحتجاج اللغــويّ، فهو جهة أخرى.

ومن جانب آخر يقسم علم اللغة الاجتماعيّ على دراسة المادة المجموعة وتأملها ، وتحليلها , والآخر: تطبيقي، يتصل بالميدان التجريبي، هو الخروج إلى أرض الواقع ؛ لتسجيل الظاهرة اللغوية بإطارها الاجتماعيّ. ففي القسم النظريّ، تكون للخبرات الشخصية أهمية كبيرة, فهي مصدر غني للمعلومات ، ومع ذلك؛ فالاعتماد عليها وحدها محفوف بالمخاطر، لسببين ؛ أحدهما: أنّنا في الغالب لا ندرك إدراكًا واعيًا ما في الكلام الذي ننطقه أو نسمعه من مظاهر التباين والاختلاف. والآخر: أنَّ الخبرات الشخصية تُعدُّ منطلقًا محددًا لا يمكننا من وضع تعميمات عليها ، قد تنتظم فيها العلاقة بين اللغة والمجتمع والمتأمل في التراث اللغويّ العربيّ يجد تجلّيًا لملامـح النظرة الاجتماعية في مصادر الاحتجاج وجمعها في هذه المصادر (٤):

يأتي على قمة اللسان العربيّ من انتظامه خواص العربية ومميزاتها, من قواعد وتراكيب وعلوم ونظم وأسلوب. بلغ القرآن الكريم إلى رسول الله (ﷺ) منطوقًا منجمًا بحسب الأحوال والظروف, وموزعة

آياته، وسروره على الزمان والمكان, وقد خاطب القرآن الكريم الناس جميعًا، فهو لم يوجه لطائفة

<sup>(</sup>١) ينظر: التفكير اللغوي بين القديم والحديث, د. كمال محمد بشر, دار غريب للطباعة والنشر والتوزيع, ٢٠٠٥م, ص ٥٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: علم اللغة الاجتماعي, هادي نهر, دار الغصون, بيروت - لبنان, ط١, ١٩٨٨م, ص ٢٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر: لسانيات نهج البلاغة, د. نعمة دهش الطائيّ, دار المرتضى للطبع, العراق- بغداد- شارع المتنبي,١٣٠ ٢م, ص ۱۹.

<sup>(</sup>٤) ينظر: علم اللغة الاجتماعيّ (المدخل), ص٧٩-٨٢.

بعينها أو زمان من دون آخر.

ويدلُّ هذا الكلام على أنَّ القرآن الكريم مصدرٌ من لغته من الوجهة الاجتماعية، التي تتحقق أساسًا في فكرة التواصل بين المرسل والمستقبل.

#### المصدر الثاني/ الحديث النبويّ الشريف:

يحمل هذا الحديث ملامح اجتماعية هادفة، ولا يكاد يُذكر إلا استئناسًا واسترشادًا؛ لأنَّ الاحتجاج به، والأخذ منه، لتقعيد القواعد اللغوية، كان مثارًا للجدل والنزاع بين اللغويين قديمًا، وبغض النظر عن ذلك؛ فالحديث النبويّ الشريف وسيلة مهمة من وسائل التواصل بينه وبين قومه, وكانت أحاديث رسول الله (ﷺ) تحمل طابعًا شموليًّا عامًا، فهي لم توجه إلى فئة واحدة؛ وإنمَّا كانت موجهةً إلى الناس أجمعين، بكلُّ فئاتهم, وطبقاتهم, وبيئاتهم الثقافية والاجتماعية، وكذلك الحال فيما يخصُّ الغرض الني أتت به، فهي لم تقتصر على غرض دينيِّ أو دنيويٍّ؛ وإنمَّا جاءت لتقابل كلَّ هذه الأغراض.

المصدر الثالث والأخير/ كلام العرب (نثره وشعره): للقيام بدراستها وتحليلها ، وضبط قواعدها ، وتقنين أحكامها, ومن هـذا المصدر حُددَتْ اللغة العربية الفصحى المشتركة من نسبج أشعارهم ؟ لأنَّ كلَّ شاعرِ أو أديب، له أسلوبٌ خاصٌ، يُظهر ثقافته وخبراته التي اكتسبها من البيئة التي عاش بها, فالشاعر يمثل تمثيلًا صادقًا لمجتمعه الذي نشأ فيه،

فمن الطبيعيّ أنْ ترى الحياةَ الاجتماعية واضحةً في أدبه (نثر أو شعر).

مصادر التقعيد اللغويّ، وهو صنيعهم الذي لم تخلُّ ومما تقدّم من أهمية منشودة لعلم اللغة الاجتماعيّ في التراث اللغوي حري بنا أنْ نُعرِف بمفهوم المنحى الاجتماعيّ من المعجمات العربية بأنَّه: « ثَبَتَ عَنْ أَهِل يُونانَ، فيما يَذْكُر المُتَرَّجِمُون العارفُون بلسَانهمْ وَلُغَتهمْ، أَنهم يُسَمُّونَ علْمَ الْأَلْفاظ والعُناية بَالبِحثُ عَنْهُ نَحْواً، وَيَقُولُونَ كَانَ فُلَانٌ مِنَ النَّحْويينَ، وَلِذَلِكَ سُمِي يُوحنَّا الإسكَنْدَرانيُّ يَحْيَى النَّحْويَّ للَّذي كَانَ حَصَلَ لَهُ منَ الْمَعْرفَة بلُّغَة اليُّونانيِّين. والنَّحْوُ: إعراب الْكَلام الْعَربيِّ. والنَّحْوُ: القَصدُ والطَّريتُ، يَكُونُ ظَرْفًا, وَيَكُونُ اسْمًا، نَحاه يَنْحُوه ويَنْحاه»(١), فالمفهوم اللغويّ له هو القصد وهذا يفيدنا في تحديد الدلالة الاصطلاحية للمنحى الاجتماعيّ: وهو دراسة الاتجاه الاجتماعيّ (القصد الاجتماعيّ) في تفسير اللغة وملاحظة تأثيرها, وأهميتها, أو يقصد به الاتجاه الحديث لدراسة اللغة العربية وعلاقتها بالمجتمع الناطق بها على مستويين, أحدهما: إيضاح أثر المجتمع يُعدُّ مصدرًا مهمًا لاستقاء المادة اللغوية ؛ وذلك في خلق اللغة وإنتاجها بوساطة التواضع المسبّق, والمتفق عليه اجتماعيًا بين أبناء اللغة الواحدة؛ وذلك لتحقيق الوظائف, والمنافع المشتركة بينهم, بوصف اللغة أداةً للتعبير والتواصل.

<sup>(</sup>١) تهذيب اللغة, الأزهريّ, تحقيق: محمد عوض مرعب, دار إحياء التراث العربي - بيروت, ط١, ٢٠٠١م, ١٦٣/٥.

أما المستوى الآخر؛ فهو مدى إفادة اللغة من الظواهر الاجتماعية وتحديد الملامح الثقافية والقومية, وقدرتها على القيام بمهمات الفرد وحاجاته الفردية والجماعية للمجموعة الناطقة بها في مجالات الحياة جميعها ولا سيما تلك التي تتعلق في الإنسان وصفاته وسلوكه الاجتماعي اختلفت النظريات حولَ نشأة اللغة وتعددت, الأمر المشترك بينهما(١).

#### \* \* \*

## المبحث الثاني

## وظائف اللغة الاجتماعية في الزاهر

بغض النظر عن كونه ذكرًا أو أنثى والقاسم الذي أدى بدوره إلى الاختلاف في الوظائف التي تؤديها, فاللغة في معجم لسان العرب(٢) جاءت بمعنى اللسْنُ: (وهي أصواتٌ يعبر بها كل قوم عن أغراضهم وهي فُعْلةٌ من لغوتُ أي: تكلمتُ» ، ووردت في المعجم الوسيط (٣) في نفس المعنى على أنها: « أصواتٌ يعبر بها كل قوم عن أغراضهم، جمعها لُغيّ، ولغات، ويقال: سمعت لغاتهم: اختــلاف كلامهم» وقد اســتقر في أذهان اللغويين قديمًا: «أنَّ اللغة وعاءُ الفكر, وأنَّ وظيفتها هي التعبير عن الفكر البشريّ»(٤), وهذا يعنى أنَّ الفكر السائد آنذاك يرى أنَّ اللغةَ وسيلةٌ للتواصل، ونقل الأفكار ليس إلا (٥), وهذا الاعتقاد غير صائب؛

(٢) لسان العرب ، محمد بن مكرم بن منظور الأفريقي المصرى ، دار صادر - بيروت ، ط١، عدد الأجزاء: ١٥.

<sup>))</sup> المعجم الوسيط ، تأليف إبراهيم مصطفى \_ أحمد الزيات \_ حامد عبد القادر \_ محمد النجار ، تحقيق : مجمع اللغة العربية ، عدد الأجزاء / ٢.

<sup>(</sup>٤) أضواء على الدراسات اللغوية المعاصرة, نايف خرما، مكتبة اللغة العربية، بغداد- شارع المتنبيّ, ١٩٧٨م, ص۸۰۲.

<sup>(</sup>٥) ينظر: مناهج البحث اللغويّ, د. نعمة رحيم العزاوي,

<sup>(</sup>١) ينظر: المنحى الاجتماعيّ للعربية عن طريق (لسان العرب), محمــد صنكور جبارة, (أطروحــة دكتوراه), كلية التربية \_ جامعة بغداد, ١٩٩٧م, ص١٢٣- ١٣٥.

لأنَّ هناك كثيرًا من صور الكلام, وأشكال السلوك الإنسانيّ المنتظم, فهي جزءٌ من السلوك الإنسانيّ, الكلاميّ لا يؤدي إلى إيصال فكرة ما, فمثلًا مناجاة وأنَّها ضربٌ من العمل, وليست مجرد أداة عاكسة النفس (الكلام الفرديّ) سلوك كلاميّ, لا تدرك منه غاية توصيل للفكر (١).

> جماعية, تستعمل في معرض العلاقات الاجتماعية، ولا يأتي استعمالها خارج هذه العلاقات إلا نتيجة أسباب خاصة, نفسية أو مرضية بنحو عام، كتكلم البشرية. الفرد مع نفسه, أو تكلم النائم في نومه، تحت تأثير حلـم أو قلق أو غير ذلك من الوظائف التي لا يُرادُ منها توصیل فکر معین (۲).

> > تغيرت النظرة إلى اللغة، وإلى وظائفها في مطلع القرن العشرين، بفضل العالم الانثربولوجيّ (مالينوفسكي), فقد أدرك هذا العالم حينما كان يدرس بعض المجتمعات التي جرى الاصطلاح عليها بالمجتمعات (البدائية) أنَّ نجاح دراسة هذه المجتمعات يعتمد على معرفة الوظائف التي تؤديها اللغة في تلك المجتمعات, ثم توصل فيما بعد إلى أنَّ اللغة ليست مجرد وسيلة للتفاهم أو التوصيل, بل تتعدى ذلك إلى أنْ تكون حلقة في سلسلة النشاط

للفكر (٣).

تحدث كثيرٌ من العلماء بشأن اللغة ووظائفها فالصفة الغالبة للغة أنَّها أداةُ تفكير, ووسيلةُ تخاطب الاجتماعيّة, منهم العالم (أولبرت)(١) الذي لخصَّ وظائف اللغة بالآتية(٥):

١- تجعل قيمة اجتماعية للمعارف والأفكار

٢- تحفظ التراث من الضياع.

٣- تعين الفرد على التكيف مع المجتمع في تقاليده و عاداته.

٤- تزوده بآليات التفكير؛ لتنظيم حياته.

وهـذه الوظائف أدركها العرب القدامي, فقد كان لهم رأيٌ ينّم عن وعيِّ وإدراكِ عميقين لعلاقة اللغة بالفرد والمجتمع, فحين عرَّف ابن جني اللغة: » بأنَّها

(٣) ينظر: اللغة والمجتمع رأى ومنهج, محمود سعران, ص١٧. و اللغة في المجتمع, م.م لويس, ترجمة: تمام حسان, مراجعة: إبراهيم أنيس, ١٩٥٩م, ص ٤٤.

(٤) العالم الرائد المتخصص في لغة الجسد «ألبرت مهرا بيان» فقد أعد دراسة أكد فيها أنَّ الرسالة تصل إلى المتصل بـ (في اللقاء المباشر أو من خـ لال أجهزة عرض الصور) عن طريق إيماءات الجسد وحركاته أكثر ممّا تصل بالألفاظ والكلمات، وقدم بين يدى دراسته النسب التالية: (٧ بالمائة للكلمات, ٣٨ بالمائة لنبرة الصوت, و٥٥ بالمائة لحركات الجسد) وهي دراسة مازالت معتمدة منذ الخمسينيات من القرن الماضي. ينظر: اللسانيات الاجتماعية، ص٤١-٥٠. (٥) ينظر: اللسانيات الاجتماعية, ص٤٧.

منشورات المجمع العلميّ, ٢٠٠١م, ص٥١.

<sup>(</sup>١) ينظر: اللغة والمجتمع, محمود سعران, ط٢,, ۱۹۶۳م, ص ۷۹- ۸۰.

<sup>(</sup>٢) ينظر: اللغة العربية في إطارها الاجتماعيّ) دراسة في علم اللغة الحديث (, مصطفى لطفى, معهد الإنماء العربي, ط۱, بیروت, ۱۹۷٦م, ص ٤٧.

أصوات يُعبرُ بها كلُّ قوم عن أغراضهم»(١) نراه أوجز دون آخر. بغض النظر عن نظرتنا إلى أصل اللغة, ويعرض فيه اللغة المحدثون؛ من أنَّ الوظيفة الأساسية للغة هي التواصل<sup>(٣)</sup>, فلفظة (القوم) يُقصد بها المجتمع باصطلاحنا المعاصر، وذلك؛ لأنَّ العرب لم تكن توجد بوجوده، وتنعدم بانعدامه. تستعمل اللفظة (المجتمع) لهذا المعنى؛ بل كانوا يستعملون بدلاً عن ذلك لفظة (القوم)(٤).

حقائق، منها:

الشكل المكتوب للصوت.

الخواطر والأحاديث النفسية.

٣- أنَّها مرتبطة بالفكر والعمل في قوله (أغراضهم). ٤- إنَّها علمية شاملة لا تقتصر على مجتمع معين

(١) الخصائص: ٣٣/١.

(٢) ينظر: اللسانيات الاجتماعية, ص٤٧.

(٣) ينظر: أصول تراثية في علم اللغة, كريم زكي, ص٩١.

(٤) ينظر: فقه اللغة في الكتب العربية, عبد الله الراجحي, ١٣٩٢هـ- ١٣٩٧م, ص٧١.

في التعريف وظائف اللغة المذكورة آنفًا واختزلها, ففي التعريف المذكور آنفًا إشارةٌ مهمةٌ، تحدّد فهو تعريفٌ جامعٌ، سبّق فيه ابن جني ما جاء به غيره اتجاهًا علميًا أقرب ما يكون إلى الواقع اللغويّ, يؤثر بمئات السنين؛ لأنَّه يعرض فكرة الأصوات اللغوية, في منهج ابن جني في تناوله الظواهر اللغوية على مستوياتها المختلفة, وهذا يلحظهُ أيُّ متوسّم في ابن جنى وظيفة اللغة في المجتمع, حيث تعبر اللغة الدرس اللغويّ, حين يقف على تعريفه للغة, الذي عن آراءِ كلِّ قوم وأغراضهم، وشؤونهم الحياتية(٢), ينم عن مدى اهتمام علماء العربية به, ولا سيما وهو بهذه النظرة يتفق كثيرًا مع ما جاء به علماء ابن جني, فقد لاحظوا ملحوظًا ضروريًا، وفهموا قانونًا رئيسًا من قوانين حياة اللغة، وهو أنَّ اللغة في جوهرها شكلٌ من أشكال السلوك الاجتماعيّ,

المطلب الأول: توظيف اللغة في الانتماء الديني إن من أشرف العلم منزلة ، وأرفعه درجة ، وأعلاه ويمكن أنْ نستشف من تعريف ابن جنى للغة عدّة رتبةً ، معرفة معاني الكلام الذي يستعمله الناس في صلواتهم ودعائهم وتسبيحهم وتقربهم إلى ربهم ١- أنَّها أصواتٌ وليست حروفًا؛ لأنَّ الحرف هو وهم غير عالمين بمعنى ما يتكلمون به من ذلك. وهذا ما وجه الأنباري (رحمه الله) في كتابه (الزاهر في ٢- أنَّها أداةٌ للتعبير الاجتماعيّ, وهو بهذا يستثني معاني كلمات الناس) ذلك كله ، ليكون المصلي إذا نظر فيه ، عالما بمعنى الكلام الذي يتقرب به إلى خالقه ، ويكون الداعى فهما بالشيء يسأله عن ربه ، ويكون المسبِّحُ عارفا بما يعظم به سيده ، ومتبع ذلك تبيين ما تستعمله العوام في أمثالها ، ومحاوراتها من كلام العرب ، وهي غير عالمة بتأويله ، باختلاف العلماء في تفسيره وشواهده من الشعر.

من ذلك قولهم: قد أَذَّنَ المؤذِّن

١- وقد سمعت أذانَ المؤذن(١)

قال أبو بكر: معناه قد أعلم المعلم بالصلاة ، وقد سمعت إعلام المعلم بها.

من ذلك قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ ثُمَّ أَذَّنَ مُؤَذِنُ أَيَّتُهَا ٱلْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَرِقُونَ ﴾ يوسف: ٧٠، معناه: أعلم معلم. قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَأَذَنَ مِنَ ٱللّهِ وَرَسُولِهِ ۚ ﴾ التوبة: ٣، معناه : وإعلام من الله ورسوله.

وفي الأذان لغتان: يقال: سمعت أذان المؤذن، وسمعت أذان المؤذن، وسمعت الأذان والأذين. قال الشاعر<sup>(۲)</sup>: فلم نشعر بضوء الصبح حتى ... سمعنا في مساجدنا الأذينا

٢- وقولهم: الله أكبر الله أكبر الله

قال أبو بكر: سمعت أبا العباس أحمد بن يحيى يقول: اختلف أهل العربية في معنى: الله أكبر، فقال أهل اللغة: الله أكبر، معناه: الله كبير؛ قالوا: وأكبر بمعنى: كبير.

واحتجوا بقول الفرزدق(١٤): إنّ الذي سمكَ السماءَ ٤- وقولهم: أشهدُ أنَّ محمداً رسولُ الله(٩)

بنى لنا ... بيتاً دعائمهُ (٥) أعزُ وأطولُ.

 $^{(7)}$  وقولهم: أشهد أنْ لا إله إلاّ الله  $^{(7)}$ 

قال أبو بكر: معناه عند أهل العربية: أعلم أنه لا إله إلا الله ، وأبين أنه لا إله إلا الله ، الدليل على هذا قال تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَن يَعْمُرُواْ مَسَاجِدَ اللّهِ شَهِدِينَ عَلَى أَنفُسِهِم بِاللّهُ فَرْ ﴾ التوبة: ١٧ ، وذلك أنّهم لما جحدوا نبوة النبي كانوا قد بينوا على أنفسهم الضلالة والكفر. قال حسان بن ثابت (١٠): وأشهد أنّك عبدُ المليك

أُرسِلْتَ نوراً بدينِ قِيَمْ معناه: أبينِّ أنك عبد المليك. من ذلك قَالَ تَعَالَى: ﴿ شَهِدَ اللّهُ أَنَّهُ لاَ إِلَهُ إِلاَّهُ هُو ﴾ آل عمران: ١٨ قال أبو بكر: قال أبو العباس: معناه بينَّ الله أنه لا إله إلا هو، قال: ومن ذلك قولهم: قد شَهِدَ الشاهد عند الحاكم، معناه: قد بينَّ للحاكم وأعلمه الخبر الذي عنده (٨).

٤- وقولهم: أشهد أنَّ محمداً رسول الله(٩)
 قـال أبو بكر: معناه: أعلم وأبين أن محمداً متابع
 للإخبار عن الله عز وجل.

<sup>(</sup>٥) أراد: دعائمه عزيزة طويلة.

<sup>(</sup>٦) ينظر: الزاهر: ١٢٥/١.

<sup>(</sup>۷) حسان بن ثابت الأنصاري، شاعر النبيr))، (r0 دسان بن ثابت الأنصاري، شاعر النبيr0 ديوانه r0 ، ينظر: طبقات ابن سلام: r0 ، الأغانى: r0 ، الأغانى: r0 .

<sup>(</sup>٨) ينظر: الزاهر ١٢٥/١.

<sup>(</sup>٩) المصدر نفسه: ١٢٧/١.

<sup>(</sup>١) ينظر: الزاهر: ١٢٢/١.

<sup>(</sup>٢) الراعي النُّميري: هو عبيد بن حصين بن معاوية بن جندل النميري، أبو جندل شاعر من فحول المحدثين. كان من جلة قومه، ولقب بالراعي لكثرة وصفه الإبل، وهو من أهل بادية البصرة. ينظر: الشعر والشعراء: ٨٥/١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الزاهر : ١٢٢/١ .

<sup>(</sup>٤) الفرزدق: اسمه همام بن غالب، شاعر أموي، (ت ١١٠ هـ). ديوانه ٢ / ١٥٥. ينظر: طبقات ابن سلام ٢٩٩، الشعر والشعراء ٤٧١، الأغاني ٩ / ٣٢٤.

إذا جاءت متتابعة. قال الأعشى (١): يسقى دياراً لنا قد أَصْبَحَتْ غَرَضا

وفصحاء العرب، أهل الحجاز ومن جاورهم، البقرة: ٥، معناه: هم الفائزون. يقولون : أشهد أنَّ محمداً رسول الله. وجماعة من ومعنى حي على الفلاح هلمّوا إلى البقاء، أي: أقبلوا محمداً رسول الله(٤).

### ٥- وقولهم: حَيَّ على الصلاة(٥)

قال أبو بكر: قال الفراء: معنى حى في كلام العرب : هَلُمَّ وأَقبِلْ. فالمعنى : هلمّوا إلى الصلاة وأقبلوا المطلب الثاني: توظيف اللغة قول الناس في ثنائهم إليها. ومنه قول عبد الله بن مسعود (٦) : (إذا ذُكرَ على ربهم الصالحون فحيَّ هَلاً بعُمَرَ) ؛ معناه : فأقبلوا على ١ - قولهم :حَسْبُنا اللهُ ونِعْمَ الوكيلُ (١٢)

## ٦- وقولهم: حيَّ على الفَلاح(٧)

معناه: هلمَّوا إلى الفوز، وقالوا: يقال: قد أفلح : يا أيها النبي كافيك الله ومَن اتبعك من المؤمنين.

والرسول معناه في اللغة الذي يتابع أخبار الذي الرجل: إذا أصاب خيراً. من ذلك الحديث الذي بعثه. أُخِذ من قول العرب: قد جاءت الإبل رَسَلاً: يُروى: (استفلحي برأيكِ)(^) ، فمعناه: فوزي برأيك. قال لبيد(٩): أعقلي إنْ كنت لمّا تعقلي ... ولقد أَفْلَحَ مَنْ كَانَ عَقَلْ

زوراءَ أَجْنَفَ عنها القَوْدُ (٢) والرَّسَلُ (٣) معناه: ولقد فاز. قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾

العرب يبدلون من الألف عيناً فيقولون: أشهد عَنَّ على سبب البقاء في الجنة. قال أبو بكر: أنشدنا أبو العباس أحمد بن يحيى (١٠):

لكلِّ هَمٍّ من الهموم سَعَهُ

والمُسْيُ والصبحُ لا فَلاَحَ مَعَهُ(١١)

قال أبو بكر: فمعنى قولهم: حسبنا الله: كافينا الله. من ذلك قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ حَسَّبُكَ ٱللَّهُ وَمَنِ قال أبو بكر: فيه قولان: قال جماعة من أهل اللغة: ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ الأنفال: ٦٤ ، معنى الآية ومنه قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ جَزَآءً مِن زَيِّكَ عَطَآءً حِسَابًا ﴾ النبأ: ٣٦ ، معناه : عطاء كافياً. يقال: أُحسَبني الطعامُ يُحسبني إحساباً إذا كفاني.

<sup>(</sup>١) ديوانه: ٤٤.

<sup>(</sup>٢) القود: الخيل

<sup>(</sup>٣) الرسل: الإبل المتتابعة.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الزاهر ١٢٩/١.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه: ١٣٠/١.

<sup>(</sup>٦) ابن مسعود صحابي، (ت ٣٢ ه) ينظر: الفائق: ١ / (٩) ديوانه: ١٧٧ . ٣٤٢، النهاية: ١ / ٤٧٢. طبقات ابن سعد: ٣ / ١٥٠، المعارف: ٢٤٩.

<sup>(</sup>٧) ينظر: الزاهر: ١٣١/١.

<sup>(</sup>٨) غريب الحديث ٦٦/٤.

<sup>(</sup>١٠) الشعر والشعراء: ٣٨٣.

<sup>(</sup>١١) أي: لا بقاء معه ولا خلود.

<sup>(</sup>١٢) ينظر: الزاهر ٩٦/١ .

ومن ذلك قول الشاعر(١):

إذا كانت الهيجاءُ وانشقت العصا

معناه: يكفيك ويكفى الضحاك.

٢- وقولهم: لا حولَ وقوةَ إلاّ بالله(٢)

قال أبو بكر: معناه لا حيلة ولا قوة إلا بالله. ويقال: ٣- وقولهم: اللهمَّ مَحِّصْ عنا ذنوبَنَا(٢) ما للرجل حيلة، وما له حول، وما له احتيال، وما له قال أبو بكر: فيه أقوال: محتال، وما له محالة، وما له محلة، بمعنيّ.

> وقال العجاج (٣): قد أركبُ الآلة بعدَ الآلة ... وأتركُ العاجزَ بالجَدَاله

مُنْعَفراً لَيْسَتْ له محالة

الجدالة: الأرض المستوية، من ذلك قولهم: تركته صُمِّ النسور صحاح غيرِ عاثرةٍ مُجَدَّلاً، أي مطروحاً على الجدالة.

مأخوذ من قول العرب: قد مَحَل فلان بفلان: إذا واحدها: نَسْر. سعى به إلى السلطان، وعرَّضه لأمر يُوبقُهُ ويُهلكه وقوله: في محصات: معناه في قوائم منجردات، فيه. ومن ذلك قولهم في الدعاء: اللهم لا تجعل ليس فيها إلا العظم والجلد والعصب. فكذلك إذا القرآن بنا ما حلا، أي: لا تجعله شاهداً بالتقصير والتضييع علينا. ومن ذلك قول النبي (ﷺ): (القرآنُ من ذنوبنا.

شافعٌ مُشَفَّعٌ، وما حلٌ مُصَدَّقٌ. فمَنْ شَفَعَ لَه القرآن يوم القيامة نجا، ومَـنْ مَحَلَ به القرآن كبَّه الله على فَحَسْبُكَ والضحاكَ سيفُ مُهند وجهه في النار)(١) فمعناه: ومن شهد عليه القرآن بالتضييع والتقصير. وإذا قالت العرب للرجل: ماله مَحالٌ، بفتح الميم ، فمعناه: ما للرجل حَوْلٌ (٥٠).

قال قوم من أهل اللغة: المعنى اللهم طهرنا من ذنوبنا، وأسقطها عنا.

واحتجوا بقول أبى داود الأيادي يصف قوائم الفرس (٧):

رُكِّبْنَ في مَحِصاتِ ملتقى العَصَب

قال أبو بكر: وسمعت أبا العباس يقول: المحال النسور: اللحم الذي في باطن الحافر يشبه النوى،

قال الرجل: اللهم محص عنا ذنوبنا، فمعناه: جردنا

<sup>(</sup>۱) کثیر: دیوانه ۱۵۷.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الزاهر: ١٠٠/١.

<sup>(</sup>٣) العجاج هو عبد الله بن رؤبة راجز مشهور. (ت سنة (٥) ينظر: الزاهر ١٠٢/١. ٩٠ هـ) أخل بها ديوانه. وهي في أمالي القالي: ٢ / ٢٦٩ (بلا عزو). ونسبت إلى أبي قردودة الطائي في التاج ، ينظر: التاريخ الكبير ٤ / ١ - ٩٧، الشعر والشعراء ٩٩، شرح شواهد المغنى ٤٩.

<sup>(</sup>٤) النهاية: ٣٠٣/٤.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه ١٠٧/١.

<sup>(</sup>٧) أبو داود اسمه جارية بن الحجاج، شاعر جاهلي، شـعره: ٢٨٥. ينظر: الشعر والشعراء ٢٣٧. الأغاني ١٦ / ٣٧٣، الخزانة ٤ / ١٩٠.

وقالوا: معنى قول الله عز وجل: ﴿ وَلِيُمَحِّصَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَيَمْحَقَ ٱلْكَنفِرِينَ ﴾ آل عمران: ١٤١، مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ الفتح: ٢٩. وليجرد الله الذين آمنوا من ذنوبهم(١).

## ٤- قولهم: اللهُمَّ اغفرْ لنا ذنوبَنا(٢)

قال أبو بكر: قال قطرب محمد بن المستنير (٣): معناه اللهم غطِّ علينا ذنوبنا. قال: وهو مأخوذ من قول العرب: قد غفرت المتاع في الوعاء أغفره غفرا، ويقال: اغفر متاعك في الوعاء، أي: غطه فيه. فأينَ ابنُها منكم ومنا وبعلُها وقال: سمعت أبا العباس يقول: تقول العرب: قد غفر الرجل في مرضه يغفر غفراً إذا نُكسَ في مرضه، فمعناه: في قطيعة الرحم مأثم شديد. وأصل الوعثاء من فكأن المرض غطَّي عليه. واحتج بقول الشاعر (٤): الوعث، وهو الدهس، والمشي يشتد فيه على صاحبه. خليلي إنَّ الدارَ غَفْرٌ لذي الهوى

> كما يغفرُ المحمومُ أو صاحبُ الكَلْم ومن ذلك قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ﴾ هود: ٩٠ ، معناه: سلوا ربكم أن يغطى عليكم ذنوبكم. ومن ذلك قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ أَنِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَٱتَّقُوهُ وَأَطِيعُونِ اللهُ مِن ذُنُوبِكُو ﴾ نوح: ٣ - ٤. معناه: يغطى عليكم ذنوبكم، وهو بمنزلة قوله تعالى: ﴿ وَلَهُمْ فِهَا مِن كُلِّ ٱلثَّمَرُتِ ﴾ محمد: ١٥، والمعنى: الأصلى ١٩٠٠. ولهم فيها كل الثمرات واحتجوا بقوله عز وجل: ﴿ قُل لِّلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَىٰرِهِمْ ﴾ النور:٣٠ ، فالمعني: يغضوا أبصارهم، واحتجوا بقوله عز

(٤) المرار الفقعسى: شعره: ١٧٦.

وجل: ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ مِنْهُم

٥- قولهم: اللهم إنّا نعوذُ بكَ من وَعْثاء السفر وكآبة المنقلب ومن الحَوْر بعد الكَوْر (٥).

قال أبو بكر(٢): وعثاء السفر: شدة النصب والمشقة، وكذلك هو في المأثم. قال الكميت(٧) يخاطب جذاماً:

خُزَيمَةُ والأرحامُ وعثاءُ حُوبُها فصار مثلاً لكل ما يشق على فاعله. وكآبة المنقلب: أن يرجع الرجل من سفره إلى منزله بأمر يكتئب منه أو يرى في منزله عند قدومه ما يغمه ويحزنه.

المطلب الثالث: توظيف اللغة مجازًا للتعبير عن الحقيقة

المجاز: «هو اللفظ المستعمل في غير ما وُضع له لعلاقة مع قرينة دالة على عدم إرادة المعنى

<sup>(</sup>۱) ينظر: الزاهر ۱۰۸/۱

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ١٠٩/١ .

<sup>(</sup>٣) طبقات النحويين: ٩٩.

<sup>(</sup>٥) هو حديث شريف، ينظر: غريب الحديث ١ /٢٢٠، ســنن ابن ماجة ١٢٧٩، المجازات النبوية ١٤١، تلخيص البيان ٢٨٣.

<sup>(</sup>٦) ينظر: الزاهر: ١١٧/١.

<sup>(</sup>٧) الكميت بن زيد الأسدي شاعر الهاشميين (ت١٢٦هـ)

<sup>،</sup> شعره: ١١٦/١ ، ينظر: الشعر والشعراء: ٥٨١.

<sup>(</sup>٨) جواهر البلاغة: ص ٢٥١.

استعمال اللغة في الوظيفة المجازية؛ من أجل التوسع الدلاليّ، فإنَّ اللغة تتمكن من التعبير عن المعانى الجديدة التي يفرضها التطور الحضاري، قال جرير (٤): ويكون ذلك في أغلب الأحيان من العبور باللفظة من الحقيقة إلى المجاز، لتأدية معنى جديد له علاقة المشابهة مع المعنى القديم، ويتحقق وقول الرجل للرجل إذا استقبحه: يا وَجْهَ الشيطان. ذلك عبر السياقات المختلفة للفظة؛ لأنَّها قادرة قال أبو بكر: قال الفراء(°): فيه ثلاثة أقوال: على التحول الـذاتي، قال ابن جني عن الحقيقة القول الأول: أن الشيطان وإن كان لم يُعاين فيقع والمجاز: "الحقيقة ما أقرَّ في الاستعمال على أصل وضعه في اللغة، والمجاز ما كان ضد ذلك، وإنمَّا نهاية الوحشة والسماجة. فأوقع الرجل التشبيه على يقع المجاز، ويعدل إليه عن الحقيقة لمعان ثلاثة، وهي: الاتساع والتشبيه والتوكيد"(١).

> فبعد طول معاينة للغة، يرى ابن الأنباري أنَّ كثرة دوران اللفظ على الألسنة بدلالته المجازية، ممّا اكتسب ذلك سمة الدلالة الحقيقية، وأنَّ تلك التراكيب اللغوية التي نحسبها ذات دلالة حقيقية هي في الأصل ذات دلالة مجازية، محققة لتلك رُءُوسُ ٱلشَّيَطِينِ ﴾ الصافات: ٦٥ المعانى الثلاثة التي ذكرنا آنفًا .

> > ١ - قولهم: قد رفع الرجلُ عَقيرَتَهُ (٢)

قال أبو بكر: معناه: قد رفع صوته. والأصل في هذا أن رجلاً قُطعَت إحدى رجليه، فرفعها فوضعها على الأخرى، ورفع صوته بالبكاء والنوح عليها، فجعل ذلك مَثَلاً. فقيل لكل من رفع صوته: قد رفع عقيرته.

(٢) ينظر: الزاهر ٥٨/٢ .

٢- قولهم: فلان شيطانٌ من الشياطين (٣) قال أبو بكر: معناه قَويٌ نشِط مَرح.

أيامَ يدعونَني الشيطانَ من غَزَلي

وكُنَّ يهوينني إذْ كنتُ شيطانا

التشبيه به بالمعاينة، فإن صورته في القلوب في ما يتصور في نفسه، ويُحيط به علمُهُ.

والقول الثاني: أن العرب تسمى ضرباً من الحيات ذا عرف، من أسمج ما يكون منها: رؤوس الشياطين، ويسمون الواحدة: شيطانة، والواحد: شيطاناً.

والقول الثالث: أن العرب تسمى ضرباً من النبات وحش الرؤوس: رؤوس الشياطين. فأوقع التشبيه بهذا لسماجته ووحشته. وكذلك قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ كَأَنَّهُ

٣- وقولهم: هو الموت الأحمر<sup>(٦)</sup>

قال أبو بكر: قال أبو عبيدة (٧): الموت الأحمر معناه:

<sup>(</sup>١) الخصائص: ٢/ ٤٤٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ٢٦٩/١.

<sup>(</sup>٤) ديوانه : ١٦٥ .

<sup>(</sup>٥) ينظر: الزاهر ٢٦٩/١ ، وينظر: معانى القرآن للفراء . \\\\\\

<sup>(</sup>٦) ينظر الزاهر: ٦٠٧/١.

<sup>(</sup>٧) ينظر: الفاخر ١٣٨، مجمع الأمثال ٣٠٣/٢.

## إذا عَلقَتْ قرْناً أظافير كَفِّه

وقال الأصمعي (٢): «في هذا قولان: يقال: هو مريم: ٥٩. الموت الأحمر والأسود، يُشبّه بلون الأسد، وقال لبيد (٧): ذَهَبَ الذينَ يُعاش في أكنافِهمْ ... كأنه أسد يهوي إلى صاحبه. وقال: قد يكون هذا وبقيتُ في خَلْف كجلد الأَجْرَب من قول العرب: وطأة حمراء: إذا كانت طريّة ويقال: الخَلْفُ: القرن الذي يجيء، والخَلَف الموت الجديد الطرى.

## ٤- وقولهم: قد فُحم الصبيُّ (٣)

من شدة البكاء.

ويقال: معنى قد فحم الصبي: قد بكي حتى انقطع فمعناه: كثير الخصُّب والعطاء، من قولهم: أباد صوته من البكاء . من ذلك قولهم : قد عدا حتى الله خضراءهم ، فحم، أي: حتى انقطع.

> ويقال: ناظرتُ فلاناً فأفحمته ، أي: قطعته. ويقال وأنا الأخضرُ مَنْ يعرفني للذي لا يقول الشعر: مُفْحمٌ، لأنه منقطع عن قول الشعر (٤).

## ٥- وقولهم: سكت ألفاً ونَطَقَ خَلْفاً ٥٠

(٥) الفاخر: ٢٦٩.

أَنْ يَسْمَدرّ بصر الرجل من الهول ، فيرى الدنيا في قال أبو بكر : فيه قولان : يقال : معناه سكت ألف عينيه حمراء أو سوداء. وأنشد لأبي زبيد (١) في يوم، وتكلّم كلاماً قبيحاً لا معنى له في الحسن والجودة . ويقال : معناه سكت عن ألف كلمة كان ينبغي أن يتكلم بها ، ولا يسكت عنها ، وتكلم رأى الموت في عينيه أسود أحمرا كلاماً قبيحاً " . قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ ﴾

لم تَدْرس». فكأنّ معني قولهم: الموت الأحمر: الصالح. يقال: هو خَلَفٌ صالح من أبيه ، وخَلْفُ سوء من أبيه. وربمّا سَوَّوا بينهما(٨).

## ٦- وقولهم: فلأنُّ أَخْضَرُ (٩)

قال أبو بكر: فيه قولان: يقال: معناه قد تغير وجهه قال أبو بكر: يحتمل معنيين: أحدهما: أن يكون مدحاً، والآخر: أن يكون ذماً. فإذا كان مدحاً

أي: خصبهم (١٠) . قال اللهبي (١١) :

أخضرُ الجلدة في بيت العَرَبْ

<sup>(</sup>۱) شعره: ۷٤

<sup>(</sup>٢) الفاخر: ١٣٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ٢٠٠.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الزاهر ٢٠٩/١.

<sup>(</sup>٦) ينظر: الزاهر ٦١٨/١.

<sup>(</sup>۷) ديوانه : ١٥٣ .

<sup>(</sup>۸) ينظر: الزاهر ۲۱۸/۱.

<sup>(</sup>٩) الفاخر: ٢٨٦.

<sup>(</sup>۱۰) ينظر: الزاهر ۲۲٥/۱ .

<sup>(</sup>١١) اللهبي: هو الفضل بن العباس ، والبيت في اللمع: ٢

<sup>،</sup> وكنايات الجرجاني: ٥١.

والخُضْرة عند العرب: اللؤم.

قال الشاع, (١):

كسا اللؤمُ تَيْماً خُضْرةً في جلودها

المطلب الرابع: توظيف اللغة في السياسة والقضاء ۱ - قولهم: رجل ظالم<sup>(۳)</sup>

قال أبو بكر: قال أهل اللغة ، الأصمعي وأبو عبيدة ٢- وقولهم: فلانٌ وزيرُ فلان(٧) وغيرهما: الظالم معناه في كلامهم: الذي يضع قال أبو بكر: سمعت أبا العباس (^) يقول: « إنما الأشياء في غير مواضعها(٤) .

> واحتجوا بقول ابن مقبل (٥): عادَ الأَذلَّةُ في دار وكان بها

هُرْتُ الشقاشق ظلامون للجُزُر قوله : هرت الشقاشق معناه : مقتدرون على الكلام. ٱلْقَوْمِ ﴾ طه: ٨٧ ، معناه: أثقالا. شبَّه الخطباء من الرجال بالإبل الهائجة. والشقشقة: التي يلقيها البعير من فيه.

وقوله: ظلامون للجزر، قال أكثر أهل اللغة: معنى ظلمهم إياها أنهم ذبحوها من غير مرض ولا وتكسرهم. قال: وهو مأخوذ من قول العرب علة، فجعلوا الذبح في غير موضعه ظلما . وقال تهزَّمت القربة والإداوة : إذا تكسَّرتا من يُبْس. وأنشد

وإذا ذم الرجل فقيل: هو أخضر، فمعناه: هو لئيم، قوم: معنى الظلم في هذا البيت أنهم عرقبوها، فوضعوا النحر في غير موضعه (٦). والقول الأول هو الصحيح، لأنهم بعد أن يعرقبوها لا بُدَّ لهم من نحرها.

فويلٌ لتَيْمِ من سرابيلِها(٢) الخُضْر ويكون الظلم: النقصان؛ كما قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُم يَظْلِمُونَ ﴾ البقرة: ٥٧، معناه: ما نقصونا من ملكنا شيئاً، إنما نقصوا أنفسهم.

سمى الوزير وزيراً لأنه يتحمل أثقالَ المكك. والوزْر معناه في اللغة: الثقل، والأوزار، الأثْقال».

من ذلك قَالَ تعَالَى: ﴿ حَتَّى تَضَعَ ٱلْحَرِّبُ أَوْزَارَهَا ۚ ﴾ محمد: ٤. ومن ذلك قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَكِكَّنَا مُجِلَّنَا أُوزَارًا مِّن زِينَةِ

٣- وقولهم: قد هُزمَ القومُ (٩)

قال أبو بكر: قال يعقوب بن السكيت: معناه قد فُرِّق القوم وكُـسروا. قال: والهزيمة: تفرق القوم لجرير(١٠):

<sup>(</sup>١) ديوان جرير: ٥٩٦.

<sup>(</sup>٢) أي: القمصان.

<sup>(</sup>٣) ينظر: غريب الحديث لابن قتيبة ٩٣/١.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الزاهر ٢١٤/١.

<sup>(</sup>٥) ديوانه: ٨١. وابن مقبل اسمه تميم بن أبي، شاعر مخفرم. ينظر: طبقات ابن سلام ١٥٠، اللآلي ٦٦، الإصابة ١ / ٣٧٧.

<sup>(</sup>٦) ينظر: الزاهر ٢١٤/١.

<sup>(</sup>٧) ينظر: الزاهر ٧٠٨/١.

<sup>(</sup>۸) مجالس ثعلب: ۲۲۵.

<sup>(</sup>٩) ينظر: الزاهر ٢٣٦/١.

<sup>(</sup>۱۰) ديوانه : ۲۵۳ .

عرفت ببرقة الودَّاءِ رسماً

سقى الرسم المُحيل بذي العَلَنْدَى

فالهزيم: السحاب المنشق بالمطر، وكذلك هزيمة دُلُوهُ ﴿ يوسف: ١٩ ، والدلو تنقسم في اللغة على القوم: تشققهم وتكسرهم.

٤- وقولهم: قد شَقَّ فلانُّ عصا المسلمينَ (١)

قال أبو بكر: قال أبو عبيد (٢): معناه: قد فرَّق جماعة ٦- وقولهم: قد اعتدى فلانٌ على فلان (٧) المسلمين قال: والأصل في العصا الاجتماع والائتلاف. من ذلك قولهم للرجل إذا أقام بالمكان والعُدوان، وهو الظلم. واطمأنّ به واجتمع له فيه أمره: قد ألقى عصاه. قال الشاعر (^): وقول النبي (ﷺ): (لا ترفع عصاك عن أهلكَ) (٣) . لم بَكَتْ إبلي وحُقَّ لها البكاءُ يُرد عليه السلام الضرب بها، لأنه لا يأمر بهذا أحداً. وإنما أراد: لا تَرْفَعْ أَدَبَكَ. وقال أبو عبيد (١): يقال للرجل إذا كان ليناً رفيقاً حسن السيرة فيما وَليَ: إنّه

٥- وقولهم: أَدْلَىَ فلان بِحُجَّته (٥)

قال أبو بكر: معناه: قد قدَّم حجته وأرسلها. وهو المطلب الخامس: توظيف اللغة في الاقتصاد مأخوذ من قولهم: أَدْلَيْتُ الدلو أُدْليها إدلاءً: إذا ١- قولهم: رجلٌ مسكين (١٠) أرسلتها لتملأها.

وقد دَلَوْتُها أَدلُوها: إذا أخرجتها(٦).

محيلاً طابَ عهدُكِ من رسوم وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَلَا تَأْكُلُوۤاْ أَمُواَلَكُم بَيْنَكُم بِٱلْبَطِلِ وَتُدْلُواْ بِهَا إِلَى ٱلْحُكَّامِ ﴾ البقرة: ١٨٨ معناه: وتُقَدِّموها مساجحُ كلِّ مرتجز هزيم وتُرسلوها. وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ فَأَرْسَلُواْ وَارِدَهُمْ فَأَدَّلَىٰ ثلاثة أقسام: تكون الدلو التي يُستقى بها، ويكون إخراج الدلو من البئر ، ويكون ضرباً من السير ليِّنا.

قال أبو بكر: معناه قد ظلمه. واعتدى: من العداء

وأحرقها المحابس والعداء ويقال: قد عدا فلان على فلان يعدو عليه عَدُوا وعُدُوًّا: إذا ظلمه. وقَالَ تَعَالَى: ﴿ عَدُوًّا بِغَيْرِ عِلَّمِ ﴾ الأنعام: ، معناه: ظُلماً. قرأ الحسن (٩): ﴿ عُدِّواً بغير علم ﴾.

قال أبو بكر: المسكين، معناه في كلام العرب: الذي سكَّنه الفقر، أي: قلل حركته. واشتقاقه من

<sup>(</sup>٦) ينظر: الزاهر ١/١٤٤.

<sup>(</sup>V) المصدر نفسه : ٧/١١ .

<sup>(</sup>٨) مسلم بن معبد الأسدي، خمس قصائد نادرة: ٥٢.

<sup>(</sup>٩) المحتسب: ١/٢٢٦.

<sup>(</sup>۱۰) ينظر: الزاهر ۲۲٤/۱.

<sup>(</sup>١) ينظر: الزاهر ٢/١٠ .

<sup>(</sup>٢) غريب الحديث: ٣٤٤/١.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ٢/٤٤/١.

<sup>(</sup>٤) غريب الحديث: ٣٤٥/١.

<sup>(</sup>٥) ينظر: معانى القرآن وإعرابه ٢٤٥/١.

صار مسكيناً، وتمدرع، وتدرع: إذا لبس المدرعة. واختلف أهل اللغة في فرق ما بين الفقير والمسكين: فقال يونس بن حبيب(١): الفقير أحسن حالا من المسكين، وقال: الفقير الذي له بعض ما يقيمه، والمسكين الذي لا شيء له.

واحتج بقول الشاعر (٢) : أمَّا الفقيرُ الذي كانتْ ٢- وقولهم: فلانٌ يمنعُ الماعونَ (٤) حلوبتُهُ ... وَفْقَ العيال فلم يُترْكُ له سَبَدُ

فقال: ألا ترى أنه قد أخبر أن لهذا الفقير حلوبة؟، وقال: قلت لأعرابي: أفقير أنت أم مسكين ؟ فقال: لا والله، بل مسكين. أي: أنا أسوأ حالاً من الفقير. وهو القول الصحيح عندنا؛ لأنه قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ أَمَّا ٱلسَّفِينَةُ فَكَانَتْ لِمَسْكِكِينَ يَعْمَلُونَ فِي ٱلْبَحْرِ فَأَرَدتُ أَنْ يكُبُّ الخليَّة ذاتَ القلاع أَعِيبُهَا ﴾ الكهف: ٧٩ ، فأخبر أن للمساكين سفينة من سفن البحر، وهي تساوي جملة من المال. وقال بأجود منه بما عونه تَعَالَى: ﴿ لِلْفُقَرَآءِ ٱلَّذِينَ أُحْصِرُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ لَا يَسْتَطِيعُونَ ضَرَّبًا فِي ٱلْأَرْضِ والماعون في الإسلام: الزكاة والطاعة. قال يَحْسَبُهُمُ ٱلْجَاهِلُ أَغْنِيآ مِن ٱلتَّعَفُّفِ تَعْرِفُهُم الراعي(٧) لعبد الملك بن مروان: بِسِيمَهُمُ لَا يَسْعَلُونَ ٱلنَّاسَ إِلْحَافَا ﴾ البقرة: أخليفة الرحمن إنَّا مَعْشَرٌ ٢٧٣، فهذه الحال التي أخبر بها - تبارك وتعالى - عن

السكون، يقال: قد تمسكن الرجل، وتسكن إذا والفقير معناه في كلام العرب: المفقور الذي نُزعَت فِقَره من ظهره، فانقطع صُلْبُهُ من شدَّة الفَقْر. فلا حال هي أوكد من هذه. قال الشاعر $^{(7)}$ : لما رأى لُبُدُ النسورَ تطايرَتْ

رَفَعَ القوادِم كالفقير الأعْزَل أي: لم يطق الطيران، فصار بمنزلة من انقطع صُلْبه.

قال أبو بكر: قال محمد بن سالام: قال يونس بن حبيب: الماعون في الجاهلية: كل عطية ومنفعة (٥). واحتج بقول الأعشى (٦):

فما مُزْبِدُ روَّحَتْه الجنوبُ

جَوْنٌ غوارِبُهُ تَلْتَطِمْ

قد كادَ جُؤْجُؤُها ينحَطمْ

إذا ما سماؤهم لم تُغمُ

حُنفاءُ نسجدُ بُكرةً وأصيلا

الفقراء هي دون الحال التي أخبر بها عن المساكين.

<sup>(</sup>٣) لبيد، ديوانه ٢٧٤.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الفاخر ٢٤٣.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الزاهر ٢١٦/١ .

<sup>(</sup>٦) ديوانه: ٣٤.

<sup>(</sup>۷) دیوانه: ۱۳۲، ۱۳۷، ۱٤۰.

<sup>(</sup>١) ينظر: تهذيب الألفاظ ١٥.

<sup>(</sup>٢) الراعي، شعره: ٥٥. والسبد: الشعر، وقيل الوبر. والراعي هـو عبيد بن حصين النميري، أموي، (ت ٩٠ هـ) طبقات ابن سلام: ٥٠٢، الشعر والشعراء ٤١٥، الخزانة ١ .0.7/

عَرَبٌ نرى للهِ في أموالِنا

قومٌ على الإسلام لمّا يتركوا

وقال الفراء(١١): حدثني حبّان(٢) بإسناده، يعني: قال أبو بكر (١٠): الوليمة طعام: الإملاك، والعُرْس: عن الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس أنه قال: طعام الزَّفاف. الماعون المعروف كله، حتى ذكر القدر والقصعة قال الراجز(١١١): والفأس (٣).

٣- وقولهم: قد بار الطعام(٤)

قال أبو بكر: معناه: قد كسد (٥) . قال أبو عبيدة (٦) : فَفُقَّتَتْ عِينٌ وَفَاضَتْ نَفْسُ الأصل في البور الهلاك، جاء في الحديث: (تعوَّذوا ويقال للطعام الذي يصنع للمرأة عند نفاسها: بالله من بوار الأيِّم)(٧) ، أي: من كسادها.

> ومن ذلك قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَرْجُونَ تِجِكَرَةً لَّن قال الشاعر (١٢): تَكُبُورَ ﴾ فاطر: ٢٩ ، معناه: لن تكسد ولن تهلك. إذا النُّفَساء لم تُخَرَّسْ ببكرها ومن ذلك قَالَ تَعَالَى:﴿ وَكَانُواْ قَوْمًا بُورًا ﴾ الفرقان: ١٨، معناه: وكنتم قوما هالكين.

قال الشاع, (^):

حقَّ الزكاة مُنَزَّلاً تنزيلا لا أُمتعُ العُوذَ بالفِصال ولا

أبتاعُ إلا قريبةَ الأجل

ما عونَهم ويُضَيِّعوا التَّهليلا ٤- وقولهم: دُعىَ فلانٌ إلى الوليمة (٩)

تجمَّع الناسُ وقالوا عُرْسُ

إذا قصاعٌ كالأكْفِّ مُلْسُ

خُرْس، وخُرسة.

غلاماً ولم يُسْكَتْ بحِتْر فَطِيمُها ويقال للطعام الذي يصنع للمختون: الإعذار والعَذيرة.

ويقال للطعام الذي يصنع للقادم: النَقيعَة. قال الراجز (١٣):

<sup>(</sup>١) معانى القرآن: ٣/ ٢٩٥.

<sup>(</sup>٢) حبان بن على الكوفي، (ت ١٧١ هـ). ينظر: تهذيب (٨) ابن هرمة، ديوانه ١٨٣ (العراق) ١٨٥ (دمشق). التهذيب ٢ / ١٧٣ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: الزاهر ١٦/١٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: ١٧/١

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه: ١٧/١ .

<sup>(</sup>٦) المجاز: ٢/٧٢.

<sup>(</sup>V) النهاية: ١ / ١٦١.

<sup>(</sup>٩) ينظر: الفاخر ١٢١.

<sup>(</sup>۱۰) ينظر: الزاهر ۱۹/۱.

<sup>(</sup>١١) تهذيب الألفاظ: ٤٥٠.

<sup>(</sup>١٢) الأعلم الهذلي (وهـو حبيب بن عبد الله أخو صخر

الغي) ، شرح أشعار الهذليين ٣٢٧.

<sup>(</sup>١٣) ينظر: العين: ١ / ١٩٥ ، وجمهرة اللغة: ٢ / ٣١٠.

## كلَّ الطعام تشتهي ربيعه

الخُرْسَ والإعذارَ والنَقِعيعة فما المالُ يُخْلِدُني صامِتاً

ويقال: للطعام الذي يصنع لبناء الدار: الوكيرة. ويقال للطعام الذي يصنعه الرجل للدعوة التي ذريني أُروِّي به هامتي يدعو فيها أصحابه: المَأْدُبة.

قال عبد الله بن مسعود: (إنَّ هذا القرآن مأذَّبةُ الله معنى: وقَدْك: وحسبُك. فمن دَخَلَ فيه فهو آمنٌ (١).

> ويروى حديث عبد الله: إنَّ هذا القرآن مأدَّبةُ الله. فالمأدَبة بفتح الدال مَفْعَلَة من أدبت: إذا دعوت. سمعت أبا العباس يقول: ما كنت أديباً، ولقد أَدُبْتُ، وما كنت آدباً ولقد أُدَبْتُ، أي داعياً.

## ٥- وقولهم: لفلانٌ مالٌ صامتٌ (٢)

قال أبو بكر(٣): في الصامت والناطق قولان: أحدهما أن يكون الصامت: الذهب والفضة، والناطق:

والقول الآخر أن يكون الناطق: الذي له كَبد. قال خالد بن كلثوم(٥): الناطق عند العرب: كل ما كان له كبد.

واحتج بقول الشاعر(٢):

هُبلْتِ ولا ناطِقاً ذا كَبدْ

حياتي وقدك أطلب من اللوم قَدْ

يقال: قَدْ عبدَ الله درهم، وقَدْ عبد الله درهم. فمن قال: قَدْ عبدَ الله، أراد: يكفى عبدَ الله، ومن قال: قَدْ عبد الله، أراد: حسب عبد الله(٧).

## ٦ - وقولهم رجل شَحّاتٌ (^)

قال أبو بكر: هذا مما يخطع فيه العوام، فيقولونه بالثاء. والصواب: رجل شحّاذٌ، بالذال، وهو المُلحّ في مسألته. من قولهم: قد شَحَذَ الرجلُ السيفَ: إذا أَلَحَّ عليه بالتحديد. فالملح في المسألة مُشّبَّه بهذا. ويقال: سيف مشحوذ، وشفرة مشحوذة.

ويقال: سائل ملح، وملحف، بمعنى. قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ لَا يَسْعَلُونَ ٱلنَّاسَ إِلْحَافًا ﴾ البقرة: ٢٧٣، يريد: بإلحاح وملازمة. والمحروم (٩)، فيه خمسة أقوال(١٠٠):

<sup>(</sup>٦) بلا عزو في الفاخر ٤٠.

<sup>(</sup>۷) ينظر: الزاهر ۱/ ۰۰۳.

<sup>(</sup>٨) المصدر نفسه: ١٨/١ ٥.

<sup>(</sup>٩) ذكرت في سرورة الذاريات: آية ١٩، وفي سرورة المعارج: آية ٢٥.

<sup>(</sup>١٠) ينظر: هذه الأقوال في زاد المسير ٣٢/٨، والقرطبي:

<sup>.</sup> ٣٨/ ١٧

<sup>(</sup>١) الفائق: ١ / ٣٠ وفضائل القرآن ١٢. ورُوي أيضاً: إن هذا القرآن مأدبة الله فتعلموا من مأدبته. ينظر: التذكار في أفضل الأذكار ٣٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الفاخر ٤٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الزاهر ٥٠٣.

<sup>(</sup>٤) هو قول المفضل بن سلمة ينظر: الفاخر: ٤٠

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه: ٤٠.

قال مجاهد: المحروم الذي لا يسأل ولا يُعْطَى. يصف فرسا: وقال الحسن: المحروم الذي يراه الناس فيظنون أنه جَمُوحاً مَرُوْحاً وإحضارُها غني، وليس هو كذلك، وقال الفراء(١) : يقال: الذي المحروم: الكلب.

## ٧- وقولهم: قد مَيَّزْتُ الدراهم (٢)

قال أبو بكر: معناه: قد فصلتها، وقطعت بعضها وتكْحلُ إحدى عينيها، ولا تكْحلُ الأخرى. من بعض. قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَٱمْتَذُوا ٱلْيُومَ آيُّهَا ٱلْمُجْرِمُونَ ﴾ المطلب السادس: توظيف اللغة في الانتماء يـس: ٥٩. قال أبو عبيدة (٣) : معناه: انقطعوا عن الاجتماعي المؤمنين، وكونوا فرقة واحدة. قَالَ تَعَالَى: ﴿ تُكَادُ تُعَدُّ اللغةُ واحدةً من أكثر وسائل الانتماء إلى تَمَيُّرُ مِنَ ﴾ الملك: ٨ ، معناه: ينقطع بعضها من بعض.

> والتمايزُ والمعامعُ)(٤) فالتمايل أن لا يكون للناس سلطان يكفُّهم عن المظالم، فيميل بعضهم على بعض بالغارة.

والتمايز: أن ينقطع بعضهم عن بعض، ويصيروا المعلومات من فرد إلى آخر، ففي بعض الأحيان أحزاباً بالعصبية. والمعامع: شدة الحرب والجد في يشعر الفرد منّا بأنَّه قريب الصلة من شخص آخر, القتل. والأصل فيه: من مَعْمَعَة النار، وهو سرعة يجلس إلى مائدة أخرى في بلد أجنبي، عندما التهابها، قال الشاعر (٥):

كمَعْمَعَة السَّعَف المُوْقَد لا تستقيم له تجارة، وقال الفراء: ويقال: المحروم شبّه حفيفها، من المرح في عدُّوها، بمعمعة النار إذا النهبت في السعف. ومن ذلك قالوا للمرأة الذكية التهبت في السعف. ومن ذلك قالوا للمرأة الذكية المتوقدة: مَعْمعٌ. وزاد عبد الملك بن عُمير (٢): ومنهن: القَرْثَعُ، وهي التي تلبس درعها مقلوباً،

المجتمع أهميةً، وذلك بوصفها وسيلة التفاهم الأولى بين أفراده, وتتمثل هذه الوظيفة في صور قال النبي (ﷺ) : (لا تهلك أمتى حتى يكون التمايلُ كلامية مختلفة مثل: ألفاظ التحية بأنواعها، والألفاظ والعبارات التي يؤديها الأفراد في المناسبات الاجتماعيّة المختلفة, التي يصدره الإنسان تأدبًا, وهـذه العبارات لا تحتاج إلى توصيل الأفكار أو يسمعه يتكلم بلغته<sup>(۷)</sup>.

ص ٥١.

<sup>(</sup>١) ينظر: معانى القرآن ٨٤/٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الزاهر ٥٣٢/١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المجاز ١٦٤/٢.

<sup>(</sup>٤) الفائق: ٣٩٦/٣.

<sup>(</sup>٥) امرؤ القيس ، ديوانه : ١٨٧.

<sup>(</sup>٦) وهـو من رواة الحديث (ت١٣٦هـ) ، ينظر: طبقات

الحفاظ: ٥٦.

<sup>(</sup>٧) ينظر: مناهج البحث اللغويّ بين التراث والمعاصرة ،

المنحى الاجتماعي في الزاهر في معاني كلمات الناس

م. د. شفاء سعید جاسم | ۳۷۷

نُخَبِرًاك اليقينَ وتُخبرينا

أقر" به مواليك العيونا

فمعناه: ظفروا فنامت عيونهم وذهب سهرهم.

قال أبو بكر (٣): اختلف أهل اللغة في هذا اختلافاً ٢- وقولهم للذي يقدم من الحج: مبروراً مأجوراً (٩) شديداً فقال الأصمعي(٤): معنى: أقر الله عينك: قال أبو بكر: فيه وجهان: مبروراً مأجوراً بالنصب أَبْرَدَ اللهُ دَمْعَتَكَ. وقال: أقر مأخوذ من القُرّ، والقرَّة، على الدعاء، أي: جعلك الله مبرورا مأجورا. والوجه الآخر: أَنْ يُنصب على الحال فيكون المعنى: قَدمْتَ مبرورا مأجورا. وأجاز النحويون: مبرورٌ مأجورٌ، بالرفع، على معنى: أنت مبرور مأجور.

وعكيكَ القَيْظ إنْ جاءَ بقُر ٣- وقولهم: هذا يومُ العيد (١٠)

قال أبو بكر: قال النحويـون: يوم العيد معناه: يوم يعود فيه الفرح والسرور. والعيد عند العرب: الوقت الذي يعود فيه الفرح أو الحزن. وكان الأصل في أنام الله عينك. أي صادفت عينك سروراً، يعنى: العيد: العَوْد، لأنه من عاد يعود عوداً، فلما سكنت الواو وانكسر ما قبلها صارت ياء.

قال الشاعر (١١):

طافَ الخيالُ فعادَه

وتشير هذه الوظيفة بطريقة غير مباشرة إلى المركز قفي قبلَ التفرق يا ظَعينا الاجتماعيّ، والطبقة الاجتماعيّة التي ينتمي إليها الأفراد، من حيث إنَّ كلمات معيَّنةً تكون أكثر بيوم كريهة ضرباً وطعناً انتشاراً في طبقات معيَّنة (١).

١ - وقولهم: أقرَّ اللهُ عَيْنَكَ (٢)

وهما البرد.

قال طرفة (٥):

تَدفعُ القُرَّ بحرِّ صادق

قال أبو بكر: وقال الأصمعي (٦): دمعة الفرح باردة، ودمعة الحزن حارة.

وقال أبو عمرو الشيباني(٧): أقر الله عينك، معناه: أذهب الله سهرها فنامت. واحتج بقول عمرو بن كلثوم(٨):

<sup>(</sup>١) ينظر: سوسير لسانيات نهج البلاغة, ص٣١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الفاخر ص٦.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الزاهر ٢٠٠١.

<sup>(</sup>٤) شرح القصائد السبع: ٣٧٦.

<sup>(</sup>٥) ديوانه: ٥٨.

<sup>(</sup>٦) ينظر: الفاخر ، ص ٦.

<sup>(</sup>٧) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٨) شرح القصائد السبع: ٣٧٥.

من ذكر مَيَّةً ما يعودُه وقال تأبط شرًّا (١٢٠): يا عيدُ مالكَ من شوق وإيراق

<sup>(</sup>٩) ينظر: الزاهر ٣٣٦.

<sup>(</sup>۱۰) ينظر: شرح المفضليات ٢.

<sup>(</sup>۱۱) الأعشى ديوانه: ۲٤٠.

<sup>(</sup>١٢) شعره : ١٠٣ وهو ثابت بن جابر، من فتاك العرب في

الجاهلية ، ينظر: الخزانة: ١٦٦/١.

... ومرِّ طيف على الأهوال طرَّاق . العيد: ما يعتاد من الشوق والحزن.

## ٤- وقولهم: بالرفّاء والبنين(١)

يكون الرفاء من الاتفاق وحسن الاجتماع. ومنه توصل إليها من بحثه ، وذلك لإظهار المعلومات قولهم: رفأت الثوبَ أرفؤهُ رَفْاً. معناه: ضممت العامة التي سارت معه طول بحثه ، وإظهار أي بعضه إلى بعض، ولاءَمت بينهما.

قال الشاعر (٣):

بُدِّلتُ من جدَّة الشيبة والأبدالُ

ثوبُ المشيب أردَؤُها

ملاءةً غيرَ جدٍّ واسعةِ

والوجه الآخر: أن يكون الرافأ من الهدوء والسكون. الاجتماعيّ, توجد بوجوده، وتنعدم بانعدامه. يقال: رَفَوْت الرجل إذا سكَّنته، قال أبو خراش (٤) : رَفَوْنِي وقالوا يا خُوَيْلدُ لا تُرْعَ

الرفاء المال.

# (١) الفاخر: ١٣ ، جمهرة الأمثال: ٢٠٦/١.

# الخاتمة وأهم النتائج

قال أبو بكر: قال الأصمعي(٢): الرفاء على معنيين: بعد كل بحث لا بـد للباحث أن يظهر النتائج التي شيء يكشفه من خلال مطالعاته وقراءاته في الكتب والمصادر والمراجع والبحوث.

فأستعين بالله وأقول:

١ - يعدُّ كتاب (الزاهر في معاني كلمات الناس) من أهم وأقدم مصادر اللغة.

أَخيطُها تارةً وأرفَؤُها ٢- إنَّ اللغة في جوهرها شكلٌ من أشكال السلوك

إن دراسة اللغة ، بوصفها ظاهرةً اجتماعية ، ومكوِّنًا من مكوِّنات الثقافة حُظيت بنوع من الاستقلال فقلتُ وأنكرت الوجوهَ هُمُ هُمُ هُمُ والاهتمام الخاص ، وأصبحت لها علمٌ معترفٌ وقال أبو زيد (°): الرفاء مأخوذ من المُرافاة، قال: بها ينتمي إلى علم اللسانيات التطبيقية ، فهو يهتم والمرافاة، غيرت مهموز، الموافقة. وقال اليمامي (٦): بدراسة اللغة في علاقتها بالمجتمع ؛ لأنَّهُ ينظم كلَّ جوانب بنية اللغة وطرائق استعمالها ، التي ترتبط بوظائفها الاجتماعية والثقافية.

٣- احتج على أنَّ القرآن الكريم مصدرٌ من مصادر التقعيد اللغويّ، وهـو صنيعهم الذي لم تخلُ لغته من الوجهة الاجتماعية، التي تتحقق أساسًا في فكرة التواصل بين المرسل والمستقبل.

٤- واحتج بالحديث فإنه يحمل ملامح اجتماعية هادفة، ولا يكاد يُذكر إلّا استئناسًا واسترشادًا؛ لأنَّ

<sup>(</sup>٢) ينظر: غريب الحديث ٧٦/١.

<sup>(</sup>٣) ابن هرمة ، ديوانه: ٥١.

<sup>(</sup>٤) ديوان الهذليين: ١٤٤/٢ ، أبو خراش هو خويلد بن مرة ، مخضرم. ينظر: الشعر والشعراء ٦٦٣.

<sup>(</sup>٥) الفاخر: ١٣.

<sup>(</sup>٦) المقصور والممدود: ٣٨٤.

#### Conclusion and Results:

After doing any research a researcher should show the results they reached through their reading of the references and resources.

Depending on Allah, let me say:

- 1. "Al Zahir fi Ma'aniKalimat Al Nas" (The Bright in the Meaning of the People's Vocabulary) is one of the most important and oldest linguistic resources.
- 2. Language is a social behavior and is relative to the existence of the social behavior.

  Studying language as a social phenomenon and as a component of culture has gained the interest and independence as a discipline belonging to applied linguistics that deals with the relation between language and society as the latter organizes all the aspects of the language structure and use which in turn depend on the social and cultural functions of language.
- 3. He argued with the Holy Quran is a source of linguistic rules which is not void of social direction which in turn is achieved through the notion of the addresser-addressee communication.
- 4. He also argued with the Hadith which

الاحتجاج به، والأخذ منه، لتقعيد القواعد اللغوية، كان مثارًا للجدل والنزاع بين اللغويين قديمًا، وبغض النظر عن ذلك؛ فالحديث النبويّ الشريف وسيلة مهمة من وسائل التواصل بينه وبين قومه. ٥- واستشهد بكلام العرب وجعله مصدرًا مهمًا لاستقاء المادة اللغوية ؛ وذلك للقيام بدراستها وتحليلها، وضبط قواعدها، وتقنين أحكامها, ومن هذا المصدر حُددَتُ اللغة العربية الفصحي المشتركة من نسج أشعارهم ؛ لأنَّ كلَّ شاعر أو أديب، له أسلوبٌ خاصٌ، يُظهر ثقافته وخبراته التي اكتسبها من البيئة التي عاش بها, فالشاعر يمثل التي اكتسبها من البيئة التي عاش بها, فالشاعر يمثل أنْ ترى الحياة الاجتماعية واضحةً في أدبه (نثرًا أو شعرًا).



#### المصادر والمراجع

١- القرآن الكريم.

٢- أضواء على الدراسات اللغوية المعاصرة, نايف

٣- التفكير اللغوي بين القديم والحديث, د. كمال محمد بشر, دار غريب للطباعـة والنشر والتوزيع, ٥٠٠٢م.

٤- الخصائص: ابن جني ، تح: محمد على النجار

٥- الزاهر في معاني كلمات الناس ، لأبي بكر محمد بن القاسم الأنباري (ت٢٨هـ) تحقيق: الدكتور حاتم صالح الضامن، الجمهورية العراقية، وزارة الثقافة والإعلام، دار الرشيد للنشر، ١٣٩٩هـ - ۱۹۷۹م.

٦- الشعر والشعراء ، ابن قتيبة ، تح: أحمد محمود شاكر، دار المعارف بمصر، ١٩٦٦.

٧- العبن ، الخليل بن أحمد الفراهيدي (ت١٧٠هـ) ، تح: عبد الله درويش ، بغداد، ١٩٦٧.

٨- الفاخر ، المفضل بن سلمة (ت٢٩١هـ) ، تح: الطحاوي ، مصر ١٩٦٠.

٩- القيسي (ت٤٣٧هـ) ، تح: د. محيى الدين رمضان ، دمشق ۱۹۷٤.

• ١ - الكشف عن وجوه القراءات السبع وعللها

also carries meaningful social incentives. However, there used to be a historical disagreement on using the hadith as a linguistic rule evidence. Still the Prophetic Hadith is an important method for communication between the Prophet (Allah's blessing and خرما، مكتبة اللغة العربية، بغداد- شارع المتنبيّ, ام. ۱۹۷۸ peace be upon him) and his people.

> 5. He argued with the speech of the Arabs as an important source of linguistic material to be studied, analyzed and to take rules from it. Thus the poetic language has been . ١٩٥٢ ، دار الكتب المصرية ١٩٥٢ has a distinct style to express his experience that he received from his own environment. A poet purely represents his society and one can surely see the effect of the poet's social life in his works.

> > \* \* \*

وحججها: مكي بن أبي طالب.

١١- اللغة العربية في إطارها الاجتماعيّ) دراسة

في علم اللغة الحديث (, مصطفى لطفى, معهد الإنماء العربي, ط١, بيروت, ١٩٧٦م.

١٢- اللغة في المجتمع , م.م لويس, ترجمة : تمام ٢٣- جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع ، حسان, مراجعة: إبراهيم أنيس, ١٩٥٩م.

> ١٣ - اللغة والمجتمع, محمود سعران, ط٢, , صيدا - بيروت ، ١٤٢٩هـ - ٢٠٠٨م. ٦٢٩١٩.

> > ١٤- المعجم الوسيط ، تأليف إبراهيم مصطفى \_ أحمد الزيات \_ حامد عبد القادر \_ محمد النجار ، تحقيق : مجمع اللغة العربية ، عدد الأجزاء / ٢. ١٥- المقصور والممدود: ابن ولاد، أحمد بن

> > محمد (ت٣٣٢هـ) ، تح: برونله ، ليدن ١٩٠ ١٦- المنحى الاجتماعيّ للعربية عن طريق (لسان العرب), محمد صنكور جبارة, (أطروحة دكتوراه), كلية التربية \_ جامعة بغداد, ١٩٩٧م.

> > ١٧ - النهاية في غريب الحديث والأثر: ابن الأثير ، مجد الدين ، تح: محمود الطناحي ، البابي الحلبي بمصر، ۱۹۲۳.

> > ١٨ - إيضاح الوقف والابتداء : ابن الأنباري ، تح: محيى الدين عبد الرحمن رمضان ، دمشق، ١٩٧١. ١٩- تاريخ بغداد: الخطيب البغدادي، أحمد بن على (ت٤٦٣هـ) ، مطبعة السعادة بمصر ١٩٣١.

> > ٠٢- تأويل مشكل القرآن : ابن قتيبة ، تح: سيد صقر ، دار التراث ، ۱۹۷۳.

مرعب, دار إحياء التراث العربي - بيروت, ط١,

۲۰۰۱م.

٢٢- جمهرة اللغة: ابن دريد، نشر كرنكو، حيدر آباد (ت٤٤٤هـ).

تأليف: السيد أحمد الهاشمي ، المكتبة العصرية ،

۲۲- ديوان ابن مقبل: تح: د. عزة حسن ، دمشق، 1791.

٢٥- ديـوان ابن هرمه: تح: محمـد جبار المعيبد ، مطبعة الآداب ، النجف، ١٩٦٩ ، وطبعة دمشق .1979

٢٦- ديوان الاعشى (الصبح المنير): تح: جابر، لندن، ۱۹۲۸.

٢٧- ديوان الفرزدق اسمه همام بن غالب، شاعر أموى، (ت١١٠ هـ) ، دار صادر - بيروت ١٩٦٦.

٢٨- ديوان الهذليين : مصورة عن طبعة دار الكتب ، القاهرة ١٩٦٥.

٢٩- ديوان امرؤ القيس: تح: أبي الفضل، القاهرة ١٩٦٩، طبعة ابن أبي شنب الأعلم الشنتمري، الجزائر ١٩٧٤.

٣٠- ديـوان جريـر ، تـح: نعمان أمين طـه ، دار المعارف بمصر.

٣١- ديوان حسان بن ثابت الأنصاري، (ت ٥٤ هـ) تح: سيد حنفي حسنين، القاهرة ١٩٧٤.

٢١- تهذيب اللغة, الأزهريّ, تحقيق: محمد عوض ٣٢- ديوان ذي الرمة (شرح أبي نصر الباهلي) ،

تح: د. عبد القدوس أبو صالح ، دمشق ١٩٧٢.

٣٣- ديوان طرفة بن العبد (شرح الأعلم الشنتمري)

تح: درية الخطيب ولطفي الصقال ، دمشق ١٩٧٥.

٣٤- ديوان كثير ، تح: د. إحسان عباس ، بيروت الأجزاء: ١٥.

.1911

دار الكتب المصرية، ١٩٥٠.

الكويت ١٩٦٢.

الطائيّ, دار المرتضى للطبع, العراق- بغداد- شارع هويدي, د. نعمة دهش الطائيّ، كلية التربية / ابن المتنبي,١٣٠ ٢م.

٣٨- شرح القصائد السبع الطوال: ابن الأنباري ٤٩- معاني القرآن: الفراء ، الأول تح: نجاتي ، تح: عبد السلام هارون ، دار المعارف بمصر، والنجار والثاني تح: النجار والثالث تح: شلبي ، .1977

٣٩- شعر الراعي النميري: تح: د. ناصر الحاني ، ٥٠- مناهج البحث اللغويّ, د. نعمة رحيم العزاوي, دمشق ۱۹٦٤.

• ٤- علم اللغة الاجتماعيّ (المدخل)، د. كمال ٥١- وفيات الأعيان: ابن خلكان، شمس الدين محمد بشر، دار غريب للطباعة والنشر، (ب.ت).

١٤- علم اللغة الاجتماعي, هادي نهر, دار الغصون عباس ، دار الثقافة - بيروت.

, بيروت - لبنان, ط١, ١٩٨٨م,

٤٢ - علم اللغة الاجتماعي, هدسن, ترجمة

د.محمود عياد, الناشر: عالم الكتب, ط٢, ١٩٩٠م.

٤٣- غريب الحديث : أبو عبيد ، حيدر آباد ١٩٦٥

- ۱۹۲۷ ، (بلا نص)

٤٤ - فقه للغة في الكتب العربية, عبد الله الراجحي,

(۲۹۳۱هـ- ۹۷۹۱م)

٥٥- لسان العرب ، محمد بن مكرم بن منظور الأفريقي المصري ، دار صادر - بيروت ، ط١، عدد

٤٦- مجاز القرآن: أبو عبيدة، معمر بن المثنى ٣٥- ديوان كعب بن زهير (صنعة السكري) ، ط: (ت٢١٠هـ) ، تح: سزكين ، مطبعة السعادر بمصر .1908

٣٦- ديوان لبيد بن ربيعة ، تح: د. إحسان عباس ، ٤٧- مجالس ثعلب: تح: عبد السلام هارون ، مصر .197.

٣٧- سوسير لسانيات نهج البلاغة, د.نعمة دهش ٤٨- محاضرات في اللسانيات، د. خالد خليل رشد للعلوم.

القاهرة ١٩٥٥ - ٧٢.

منشورات المجمع العلميّ, ٢٠٠١م.

أحمد بن محمد (ت٦٨١هـ) ، تح: د. إحسان

※ ※ \*