

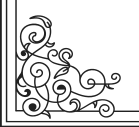
# الجن بين القرآن الكريم والكتاب المقدس (دراسة مقارنة)

Jinn between the Holly Qur'an
And the Holly Bible
Comparative Study

إعداد

د. طلال أحمد عبد الله الجميلي

Dr. Talal Ahmed Abdullah Al-Jumaili

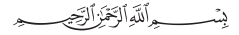




#### **Summary:**

The topic of my research is in the science of religions, and it is related to the jinn and demons, and it is an analytical study, I tried to shed light on an important topic of faith. , in which the jinn was mentioned, then I studied and analyzed it, taking advantage of what was written by scholars of interpretation, and what was written by Christian and Jewish scholars, and it is one of the topics that was mentioned in the Holy Qur'an many times, as it was mentioned in the Bible but in other words more than 200 times, as The subject of the jinn is frequently touched upon in the present time, as many people claim their control and control of the jinn, and some of them exaggerate and attribute many diseases to them, without mental, mental, or medical evidence, and praise be to God, Lord of the Worlds.

Keywords: Jinn, Satan, the Noble Qur'an, comparative religions, the Bible



#### لملخص

إن موضوع بحثي في علم الأديان، ويتعلق بالجن والشياطين، وهو دراسة تحليلية، حاولت تسليط الضوء على موضوع مهم من مواضيع العقيدة، فعنوان البحث هو: الجن بين القرآن الكريم والكتاب المقدس - دراسة مقارنة، وكانت منهجيتي في الكتابة أن جمعت الآيات القرآنية ونصوص الكتاب المقدس، التي ورد فيها ذكر الجن، ثم قمت بدراستها وتحليلها، مستفيدا مما كتبه علماء التفسير، وما كتبه علماء المسيحية واليهودية، وهو من المواضيع التي ورد ذكرها في القرآن الكريم مرات كثيرة، كما ذكر في الكتاب المقدس لكن بألفاظ أخرى أكثر من ٢٠٠ مرة، كما أن موضوع الجن يتم التطرق إليه كثيرا في الزمن الحاضر، كما يدعى كثير من الناس سيطرتهم وتحكمهم بالجن، ويبالغ بعضهم وينسب كثيرا من الأمراض إليهم، من غير دليل عقلي ولا نقلي ولا طبي، والحمد لله رب العالمين.



الكلمات المفتاحية: جن، شيطان، القرآن الكريم، مقارنة أديان، الكتاب المقدس.

#### المبحث الأول

# الجن في القرآن الكريم

#### • المطلب الأول: خلق الجان وأصلهم

مخلوقون قبل الإنس بمدة طويلة، وأنهم موجودون على الأرض قبل الإنس أيضا، قال تعالى في سورة الحجر: ﴿وَٱلْجُآنَّ خَلَقْنَهُ مِن قَبْلُ مِن نَّار ٱلسَّمُومِ (۱) روى الطبري رحمه الله عن ابن عباس قوله: « كان إبليس من حي من أحياء الملائكة يقال لهم الجنّ، خُلقوا من نار السموم من بين الملائكة. قال: وخُلقت الجنّ الذين ذُكروا في القرآن من مارج من نار ".(۲)

وقَالَ بَعْضُهُمْ: الجان: هو إبليس. وقَالَ بَعْضُهُمْ: الجان: هو أبو الجن، وإبليس: هو أبو الشياطين؛ سموا شياطين لتمردهم في فعلهم، ذلك مقتدر من فعلهم، ألا ترى أنه ذكر من الإنس والجن شياطين؟ وهو قوله: (شَيَاطِينَ الْإِنْسِ وَالْجِنِّ) وذلك لتمردهم، والجان مقتدر عن الجن. والله أعلم بذلك، والسموم: قَالَ بَعْضُهُمْ: السموم: لهب النار؛ وليس له دخان؛ وهو المارج من نار، والمارج هو المنقطع منها. وقَالَ بَعْضُهُمْ: من جنس النار؛ كأنه أراد لهبها،

#### المقدمة

الحمد لله، والصلاة والسلام على سيدنا محمد رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه.

وبعد؛ فإن الباحث في علم مقارنة الأديان يتسنى له الاطلاع على غير الإسلام من الأديان، فيتعرف أكد القرآن الكريم في كثير من آياته أن الجن على طقـوس الأديـان الأخرى التي تشـاركنا في هـذا الكوكب، ويعرف ما يعتقده مـن يدينون بها، وهنا تكمن لذة هذا التخصص، فالباحث شعوف دائما في سبر أغوار قلما يطلع عليها الباحثون من التخصصات الأخرى، وقد جلت بنظري في مواضيع العقيدة وأقسامها، من إلهيات، ونبوات، وسمعيات، أبحث عن موضوع أكتب فيه دراسة مقارنة بين الأديان السماوية الثلاث، فوقع بصري على موضوع الجن والشياطين، وبحثت عنه فلم أجد من كتب فيه دراسة مقارنة، فاخترته موضوعا لبحثي، فكان عنوان البحث: الجن بين القرآن الكريم والكتاب المقدس - دراسة مقارنة.

وكانت منهجيتي في الكتابة أن جمعت الآيات القرآنية ونصوص الكتاب المقدس، التي ورد فيها ذكر الجن، ثم قمت بدراستها وتحليلها، مستفيدا مما سطره علماء التفسير، وكتبه قساوسة أهل الكتاب، مستعينا بالله تعالى، ومنه التوفيق وعليه التكلان، والحمد لله أولا وآخرا.

الباحث

<sup>(</sup>١) سورة الحجر، الآية: ٢٧

<sup>(</sup>۲) جامع البيان: ۱۰۰/۱۷.

وقال: (مِنْ نَارِ السَّمُومِ): الحارَّة التي تقتل، فإذا يعلو النار إذا أُوقِدَتْ. وقال مقاتل: هو لهب النار كان السموم، والمارج - ما ذكر بعضهم أنه لهب الصافي من غير دخان. وقال أبو عبيدة: المارج: النار - فمن طبعه الارتفاع والعلو، فعلى ذلك ما خلق منه طبعه الارتفاع والعلو؛ وهو الجانّ الذي ذكر، والطين طبعه التسفل والانحدار إلى الأرض؛ فعلى ذلك ما خلق منه طبعــه الهوى إلى الأرض، وَفي الْجَانِّ وَجْهَــان أَحَدُهُمَا: هُوَ أَبُو الْجِنِّ كَمَا أَنَّ والميل إليها.(١)

والحماً: جمع حمئة وهو الطين المتغير وَالْجَانَّ هُوَ الْجِنُّ بِنَفْسِه فَالْجَانُّ وَالْجِنُّ وَصْفَان منْ بَاب خَلَقْناهُ مِنْ قَبْلُ آدم مِنْ نارِ السَّمُوم وهي نار لا دخان وَاحِدٍ، كَمَا يُقَالُ: مِلْحٌ وَمَالِحٌ، أَوْ نَقُولُ الْجَنُّ اسْـمُ لها، وهم في الأرض مع إبليس سكان الأرض.(٢) وقال تعالى في كتابه العزيز: ﴿وَخَلَـقَ ٱلْجُاَنَّ مِن مَّارِجٍ مِّن نَّار ﴿ ﴿ (٣) والمارج اللهب المختلط بسواد النَّار،(٤) وقيل: هو الصافي من لهب النار،(٥) فإن قلت: فما معنى قوله مِنْ نار؟ قلت: هو بيان لمارج، كأنه قيل: من صاف من نار، أو مختلط من نار أو أراد من نار مخصوصة، كقوله تعالى فَأَنْذَرْتُكُمْ ناراً تَلَظَّى .(٦)

قال ابن عباس: هو لسان النار الذي يكون في طرفها إذا التهبت. وقال مجاهد: هو المختلط بعضُه • المطلب الثاني: الجن في قصص الأنبياء ببعض من اللهب الأحمر والأصفر والأخضر الذي ورد ذكر الجان كثيرا في قصص الأنبياء السابقين

خَلْط من النار. وقال ابن قتيبة: المارج: لهب النار،

من قولك: قد مَرجَ الشيءُ: إذا اضطرب ولم يستقرّ.

وقال الزجاج: هو اللهب المختلط بسواد النّار.(٧)

الْإِنْسَانَ الْمَذْكُورَ هُنَا هُوَ أَبُو الْإِنْسِ وَهُوَ آدَمُ ثَانيهما:

الْجنْس كَالْملْح وَالْجَانُّ مِثْلُ الصِّفَةِ كَالْمَالِح...

وَالْمَارِجُ الْمُخْتَلَطُ ثُمَّ فيه وَجْهَان أَحَدُهُمَا: أَنَّ

الْمَارِجَ هُوَ النَّارُ الْمَشُوبَةُ بدُخَان وَالثَّاني: النَّارُ

الصَّافيَةُ وَالثَّانِي أَصَحُّ منْ حَيْثُ اللَّفْظُ وَالْمَغْنَى أَمَّا

عليهم وعلى نبينا أفضل الصلاة والسلام، قال تعالى في محكم التنزيل: ﴿وَكَذَالِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيّ عَدُوَّا شَيَاطِينَ ٱلْإِنسِ وَٱلْجِنِّ يُوحِى بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضِ زُخُرُفَ ٱلْقَوْلِ غُرُورًا ۚ وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ مَا فَعَلُوه ۖ فَذَرْهُمُ

اللَّفْظُ: فَلاَّنَّهُ تَعَالَى قَالَ: منْ مارج منْ نار أَيْ نَار مَارِجَة، وَهَذَا كَقَوْل الْقَائلِ: هُـوَ مَصُّوغٌ منْ ذَهَب فَإِنَّ قَوْلَهُ مِنْ ذَهَبِ فِيهِ بَيَانُ تَنَاسُبِ الْأَخْلَاطِ فَيَكُونُ الْمَعْنَى الْكُلُّ مِنْ ذَهَبِ غَيْرٌ أَنَّهُ يَكُونُ أَنْوَاعًا مُخْتَلِفَةً مُخْتَلطَةً. (٨)

<sup>(</sup>٧) زاد المسير في علم التفسير: ٤/ ٢٠٧.

<sup>(</sup>٨) التفسير الكبير للرازى: ٢٩/ ٣٤٩.

<sup>(</sup>١) تأويلات أهل السنة: ٦/ ٤٣٦.

<sup>(</sup>٢) بحر العلوم: ٢/ ٥٥٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الرحمن، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه للزجاج: ٥/ ٩٩.

<sup>(</sup>٥) التفسير الوسيط للواحدي: ٤/ ٢٢٠.

<sup>(</sup>٦) الكشاف: ٤/ ٥٤٤.

### وَمَا يَفْتَرُونَ ١٠٠ ﴾(١)

وسيكون الكلام في هذا المطلب عن الجن في قصص ثلاثة من الأنبياء الذين ورد ذكرهم في القرآن الكريم، ومن الله التوفيق:

### أولا: الجن وسيدنا آدم عليه السلام

قال تعالى في كتابه العزيز: ﴿وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَكَبِكَةِ السَّجُدُواْ لِلْاَدَمَ فَسَجَدُوّاْ إِلَّا إِبْلِيسَ كَانَ مِنَ الْمُنَ مِنَ الْمُؤِنِّ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِ عَ أَفَتَتَ خِذُونَهُ وَذُرِّيَّتَهُ وَ الْمُلِينَ الْخُلِيمَةِ عَدُولًا فِي وَهُمْ لَكُمْ عَدُولًا بِعُسَ لِلظَّلِمِينَ الْمَلَالِمِينَ الْمَلَالَةِ عَلَى الْمُلَالِمِينَ الْمَلَالِمِينَ الْمُلَالِمِينَ الْمَلَالِمِينَ الْمَلَالَةِ الْمَلَالَةِ الْمُلَالِمِينَ الْمُلِيمِينَ الْمَلَالِمِينَ الْمَلَالَةُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

يقول تعالى ذكره مذكرًا هؤلاء المشركين حسد إبليس أباهم ومعلمهم ما كان منه من كبره واستكباره عليه حين أمره بالسجود له، وأنه من العداوة والحسد لهم على مثل الذي كان عليه لأبيهم: (و) اذكر يا محمد ﴿إِذْ قُلْنَا لِلْمَلائِكَةِ اسْجُدُوا لآدَمَ فَسَجَدُوا لِا إِبْلِيسَ ﴾ الذي يطيعه هؤلاء المشركون ويتبعون أمره، ويخالفون أمر الله، فإنه لم يسجد له استكبارا على الله، وحسدا لآدم ﴿كَانَ مِنَ الْجِنِّ ﴾ واختلف أهل التأويل في معنى قوله ﴿كَانَ مِنَ الْجِنِّ ﴾ فقال بعضهم: إنه كان من قبيلة يقال لهم الجنّ. وقال أخرون: بل كان من قبيلة يقال لهم الجنّ. وقال وقال آخرون: بل كان من خزّان الجنة، فنسب إلى الجنة، وقال آخرون: بل قبل من الجنّ الذين استجنوا عن أعين بني آدم. (٣)

(٣) جامع البيان للطبري: ١٨/ ٣٩.

فإن قال قائل: فكيف استثنى مع ذكر الملائكة، فقال فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ، فكيف وقع الاستثناء وليس هو من الأول، فالجواب في هذا أنه أُمر مَعَهُمْ بالسجود فاستثنى من أنه لَمْ يَسْجُد، والدليل جملى ذلك أنك تقول: أمرت عَبْدي وأخوتي فأطاعوني إلا عبدي، وكذلك قوله عزَّ وجلَّ: ﴿فَإِنَّهُمْ عَـدُوُّ لِي إلاَّ رَبَّ

الْعَالَمِينَ ﴿ ورب العالمين ليس كمثله شيء. (١) وتضمن رفض إبليس السجود عداوته للإنسان، لذا وبخ تعالى كل من اتخذ الشيطان وأتباعه أولياء: أعوانا ونصراء لأنهم أعداء، والعدو لا ينصر من عاداه ولا يؤتمن على نصرته. وكذلك تضمن الرفض التكبر على آدم والترفع عليه، لمّا ادعى أن أصله أشرف من أصل آدم، إذ هو من نار، وآدم من طين، فوجب أن يكون هو أشرف من آدم، فكأنه تعالى قال لأولئك الكافرين الذين افتخروا على فقراء المسلمين بشرف نسبهم وعلو منصبهم: إنكم في هذا القول اقتديتم بإبليس في تكبره على آدم. لكل ما ذكر بئس عبادة الشيطان بدلا عن عبادة الله، وأو بئس إبليس بدلا عن عبادة الله تعالى. (٥)

## ثانيا: الجن وسيدنا موسى عليه السلام

ورد ذكر الجن أو الجان في قصة سيدنا موسى عليه السلام في القرآن الكريم، في معرض الكلام عن بعثته نبيا، والأمر بإلقاء العصا التي أصبحت أفعى، قال تعالى: ﴿وَأَلْقِ عَصَاكَ فَلَمَّا رَءَاهَا تَهْتَزُ كَأَنَّهَا

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ١١٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف، الآية: ٥٠.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه للزجاج: ٣/ ٩٣.

<sup>(</sup>٥) ينظر: التفسير المنير للزحيلي: ١٥/ ٢٧٥.

جَآنُّ وَلَّىٰ مُدْبِرًا وَلَمْ يُعَقِّبُ يَهُوسَمِىٰ لَا تَخَفُ إِنِّي لَا يَخَافُ لِنِي لَا يَخَافُ لَدَىَّ ٱلْمُرْسَلُونَ ﴿ ﴿ (١)

وقال جل من قائل: ﴿وَأَنْ أَلْقِ عَصَاكَ فَلَمَّا رَءَاهَا تَهُتَزُّ كَأَنَّهَا جَآنُ وَلَى مُدْبِرًا وَلَمْ يُعَقِّبُ يَعُوسِيَ أَقْبِلُ وَلَا تَخَفَّ إِنَّكَ مِنَ ٱلْأَمِنِينَ ﴿ اللَّهِ مِنَ اللَّامِنِينَ ﴿ اللَّهِ مِنَ اللَّامِنِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

وفيه وجهان: أحده ما: أن الجان الحية الصغيرة ، ذكرها القرآن الكريم: سميت بذلك لاجتنانها واستتارها. والثاني: أنه أراد ١. الغوص في أعم بالجان الشيطان من الجن ، لأنهم يشبهون كل ما الشياطين من يغوص استهولوه بالشيطان ، كما قال تعالى: {طَلْعُهَا كَأَنَّهُ ذلك . (^) وقال: ﴿وا رُءُوسُ الشَّيَاطِينِ } ق حد كان انقلاب العصا إلى (٩) يقول الراغب الأص أعظم الحيات لا إلى أصغرها ، كما قال تعالى: {فَإِذَا تحت الماء، وإخراج هِيَ ثُعْبَانٌ مُبِينٌ } [الأعراف: ١٠٧] و [الشعراء: ٣٣] ٢. البناء، قال تعلى الأعراف الجن وسيدنا سليمان عليه السلام وغواص . (١١) لقد

الموقف الأول: تسخير الجن لسيدنا سليمان والشياطين فو قال تعالى: ﴿وَحُشِرَ لِسُلِمُنَ جُنُودُهُ وَمِنَ ٱلْجِنِ واستفاد من طا وَالْإِنسِ وَالطَّيْرِ فَهُمْ يُوزَعُونَ ﴿ ﴾. (٤) وقال تعالى: ذكرت آية من ﴿وَلِسُلَيْمَانَ ٱلرِّيحَ غُدُوهُ هَا شَهُرُ وَرَوَاحُهَا شَهُرُ وَاللَّالَا يشاء من محار لَوْ لِسُلَيْمَانَ ٱلرِّيحَ غُدُوهُ هَا شَهُرُ وَرَوَاحُهَا شَهُرُ وَاللَّالَا يشاء من محار لَهُ وَعَيْنَ ٱلْقِطْرِ وَمِنَ ٱلجِنِ مَن يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ بِإِذْنِ راسيات ﴿ . (١١) رَبِّهِ عُومَن يَزِغُ مِنْهُمْ عَدنَ أَمْرِنَا نُذِقَهُ مِنْ عَذَابِ رَبِّهِ عَمْلُون عمال تعالى: ﴿ومن الشياطين من يغوصون له ويعملون عمالان دون ذلك وكنا لهم (٦) سورة الأنبياء يغوصون له ويعملون عمالان دون ذلك وكنا لهم (٦) سورة الأنبياء

حافظين ﴾. (٢) وقال تعالى: ﴿والشياطين كل بناء وغواص \* وآخرين مقرنين في الأصفاد ﴾. (٧)

أما أعمالهم فقد ذكرت الآيات أن الجن والشياطين الذين سخروا لسليمان، كانوا يقومون بأعمال خاصة لا يقدر عليها أحد، ومن هذه الأعمال التي ذكها القرآن الكريم:

1. الغوص في أعهاق البحار، قال تعالى: ﴿ومن الشهاطين من يغوصون له ويعملون عملا دون ذلك ﴾. (^) وقال: ﴿والشياطين كل بناء وغواص ﴾. (<sup>0</sup>) يقول الراغب الأصفهاني: «والغوص الدخول تحت الماء، وإخراج شيء منه». (<sup>(1)</sup>)

7. البناء، قال تعالى: ﴿والشياطين كل بناء وغواص﴾. (١١) لقد سخر سليمان الكلا الجن والشياطين في بناء المباني العظيمة والكبيرة، والشياطين في بناء المباني العظيمة والكبيرة، واستفاد من طاقات الجن وقدراتهم على ذلك، وقد ذكرت آية من القرآن هذه الأعمال: ﴿يعملون له ما يشاء من محارب وتماثيل وجفان كالجواب وقدور

<sup>(</sup>٦) سورة الأنبياء، الآية: ٨٢.

<sup>(</sup>۷) ص: ۳۷ ، ۳۸.

<sup>(</sup>٨) الأنبياء: ٨٢.

<sup>(</sup>۹) ص: ۳۷.

<sup>(</sup>١٠) معجم ألفاظ القرآن للراغب الأصفهاني: ١٤١.

<sup>(</sup>۱۱) ص: ۳۷.

<sup>(</sup>۱۲) سبأ: ۱۳.

<sup>(</sup>١) سورة النمل، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة القصص، الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٣) سورة، الصافات، الآية: ٦٥.

<sup>(</sup>٤) سورة النمل، الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٥) سورة سبأ، الآية: ١٢.

والآية ذكرت أربع صناعات كان يعملها الجن: أ. المحاريب: وهي المساجد، أو القصور، أو الأبنية دون القصور.(١)

ب. التماثيل: والتمثال هو ما نحت من حجر أو صنع من نحاس ونحوه، يحاكي به خلق الطبيعة، أو يمثل به معنى يكون رمزا له.(٢)

الكبيرة، وقد ذكر الآلوسي في تفسيره ما نصه: «فالجفنة أعظم القصاع، ويليها القصعة، وهي ما تشبع العشرة، ويليها الصحفة وهي ما تشبع الخمسة، ويليها المئكلة وهي ما تشبع الاثنين أو الثلاثة، ويليها الصحيفة وهي تشبع الواحد».(٣) والآية تتحدث عن عظم القصاع التي كان يطعم فيها الناس حتى تبدو لكبرها كأنها أحواض ماء كبيرة. د. القدور الراسيات

والقدور هي أوعية الطعام المعروفة، التي توضع وقدور راسيات: ثابتات على الأثافي لا تنزل عنها لعظمها. (٤) إذن فهي قدور عظيمة واسعة لعظمها لا تتحرك ولا تحمل من مكانها، وقد ذكر بعض المفسرين أن القدور كانت من النحاس، وهذا أمر

وارد وقريب، وقد ذكرنا أن الله تعالى أسال لسليمان الكليلة عين القطر، وهي النحاس المذاب. الموقف الثاني: الجن وعرش بلقيس

﴿قَالَ عِفْرِيتُ مِّنَ ٱلْجِنِّ أَنَا عَاتِيكَ بِهِ عَبْلَ أَن تَقُومَ مِن مَّقَامِكَ وَإِنَّى عَلَيْهِ لَقُويٌّ أَمِينٌ ﴿ ﴿ ﴿ (٥) لما علم سيدنا سليمان بقدوم الملكة، فأراد أن ج. الجفان الكبيرة كالجواب: والجفنة هي القصعة يفاجئ الملكة بآية باهرة ومعجزة قاهرة، تكون دليلا على أنه نبي مرسل، فجمع أهل الحل والعقد في مملكتــه وعرض عليهم خطته ﴿قَالَ يَــا أُيُّهَا الْمَلَأُ أَيُّكُمْ يَأْتِيني بِعَرْشِهَا قَبْلَ أَنْ يَأْتُونِي مُسْلِمِينَ \* قَالَ عِفْريتُ مِنَ الْجِنّ أَنَا آتِيكَ بِيهِ قَبْلَ أَنْ تَقُومَ مِنْ مَقَامِكَ وَإِنِّي عَلَيْهِ لَقَويُّ أَمِينٌ \* قَالَ الَّذِي عِنْدَهُ عِلْمٌ مِنَ الْكِتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَرْتَدَ إِلَيْكَ طَرْفُكَ فَلَمَّا رَآهُ مُسْتَقِرًّا عِنْدَهُ قَالَ هَذَا مِنْ فَضْل رَبِّي لِيَبْلُونِي أَأَشْكُرُ أَمْ أَكْفُرُ وَمَنْ شَكَرَ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ رَبِّي غَنيٌّ كَرِيمٌ \* قَالَ على النار ويطبخ بها، وقد ذكر البيضاوي في تفسيره: نَكِّرُوا لَهَا عَرْشَـهَا نَنْظُرْ أَتَهْتَدِي أَمْ تَكُونُ مِنَ الَّذِينَ لَا يَهْتَدُونَ ﴿ (٦)

وقد ذكر العلماء أوجها كثيرة في سبب طلب سليمان إحضار العرش منها: ليعلم صدق الهدهد، أو ليجعل ذلك دليلا على صدق نبوته، أو ليختبر عقلها وفطنتها، أو لأن صفته أعجبته فخشى أن تسلم فيحرم عليها مالها، أو ليريها قدرة الله تعالى

<sup>(</sup>١) ينظر: زاد المسير في علم التفسير: عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي، دار النشر: ٦/ ٤٣٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المعجم الوسيط: ٢/ ٨٥٤.

<sup>(</sup>٣) روح المعاني للآلوسي: ٢٢/ ١١٩.

<sup>(</sup>٤) تفسير البيضاوى: ٤/ ٣٩٤.

<sup>(</sup>٥) سورة النمل، الآية: ٣٩.

<sup>(</sup>٦) النمل: ٣٨ - ١٤.

وعظم سلطانه.(١)

قال البيضاوي: أراد بذلك أن يريها بعض ما خصه الله تعالى به من العجائب الدالة على عظم القدرة، وصفة في دعوة النبوة، ويختبر عقلها بأن ينكر عرشها فينظر تعرفه أم تنكره. (٢)

ومن المؤكد أن الملكة قبل خروجها وخفت عليه ٱلْعَذَابِ ٱلْمُهين ١٠٠٠ ﴿ (١٠) حراسة مشددة. ولكن مع ذلك، أراد سليمان العرش قبل أن تصل الملكة وقومها، وجاء العرض الأول: ﴿قال عفريت من الجن أنا آتيك به قبل أن تقوم من مقامــك وإني عليه لقوي أمين﴾ إنه بعرض إحضار العرش في ساعات قبل أن يقوم سليمان من مقامه. وقد روي أنه عليه كان جالسا للقضاء، وقالوا: أنه كان يعقد مجلسه هذا إلى انتصاف النهار. (٣)

قال الراغب الأصفهاني: العفريت من الجن: هو الصارم الخبيث، ويستفاد ذلك للإنسان استعارة الشيطان له، وأصله من العفاريت التراب، وعافره: (منْسَأَتُهُ) هي العصا بلسان اهل الحبشه. (٩) صارعه فألقاه في العفر.(٤)

> العرض الثاني: تقدم به أحد الجالسين وكان عرضا مغريا غاية الدهشة، ﴿قال الذي عندهم علم من الكتاب أنا آتيك به قبل أن يرتد إليك طرفك والطرف في اللغة: تحريك الجفن وعبر به عن

النظر، إذا كان تحريك الجفن لازمة النظر. (٥) إلى آخر القصة القرآنية الشهيرة...

الموقف الثالث: وفاة سيدنا سليمان عليه السلام قال تعالى: ﴿فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ مَا دَلَّهُمْ عَلَىٰ مَوْتِهِ } إِلَّا دَاَّبَّهُ ٱلأَرْضِ تَأْكُلُ مِنسَاْتَهُ ۗ فَلَمَّا خَرَّ لقد عرف سليمان الله أن للملكة عرض عظيم، تَبَيَّنَتِ ٱلْجُنُّ أَن لُّو كَانُواْ يَعْلَمُونَ ٱلْغَيْبَ مَا لَبثُواْ في

لقد تحدثت الآية الكريمة عن وفاة سليمان اللَّيِّي وقد ابتدأت بقوله تعالى: ﴿فَلَـمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ الْمَوْتَ﴾ وقضى تاتى بالعربية لعدة معان: فقيل اوقعنا عليه الموت وقيل حكمنا عليه بالموت وقيل اوجبناه عليه وقيل انفذنا عليه ما قضينا عليه بالازل من الموت واخرجناة الى حيز الوجود.(٧) وقوله تعالى: ﴿مَا دَلَّهُ مُ الضمير في دل اما انه يعود الى الجن واما يعود على سليمان اللَّكُ (١) و ﴿ دَابَّةُ الْأَرْضِ ﴾ هي الارضة الحشرة المعروفة التي تاكل الخشب،

وقال الآلوسي: «منساته العصى من: نسأت البعير اذا طردته لانها يطرد بها،او منساته اذا اخرته ومنه النسسىء ويظهر من هذا انها العصى الكبيرة التي

<sup>(</sup>٥) معجم مفردات ألفاظ القرآن للراغب الأصفهاني: ٣٣٩.

<sup>(</sup>٦) سورة سبأ، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٧) ينظر روح المعانى للالوسى ١٢١/٢٢.

<sup>(</sup>٨) ينظر تفسير البيضاوي ٣٩٥/٤.

<sup>(</sup>٩) ينظر جامع البيان للطبري ٧٣/٢٢.

<sup>(</sup>١) ينظر: زاد المسير لابن الجوزى: ٦/ ١٧٣.

<sup>(</sup>٢) تفسير البيضاوي: ١٦٨/٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر: جامع البيان للطبري: ١٦٢/١٩.

<sup>(</sup>٤) معجم مفردات ألفاظ القرآن للراغب الأصفهاني: ٣٧٩.

تكون مع الراعي».(١)

﴿ فَلَمَّا خَرَّ ﴾ الخرور: السقوط، بحيث يسمع له خرير، (٢) ﴿ تَبِينَت الْجِنِّ الْمقصود بالجن هنا الجنس او المراد كبرائهم المدعون علم الغيب ،أي علم المدعون الغيب منهم عجزهم وانهم لا

يعلمون الغيب». (٣)

ويكون معنى الآيات انه: لما حكمنا على سليمان بين القرآن الكريم أن بعض البشر يعبدون الجن الكِينًا بالموت واوقعناه عليه ما دلهم أي الجن او آل سليمان الكلا على موته الاحشرة الارض جاءت تأكل عصاه التي يتوكأ عليها وهو ميت فلما اهترت الجن انهم لو كانوا يعلمون الغيب لعلموا بموت سلىمان العَلَيْكُلْ .

> وقد حفظ الله تعالى جثمان سيدنا سليمان الكيلا من السقوط وذلك لاعتماده على العصا وظل متكئا عليها والجن تعمل حتى ارسل الله تعالى حشرة الارضة تأكل الخشب من الاسفل فسقط سليمان الكياة الى الأرض، اما الاسرائيليات فقد ذكرت اشياء لا يقبلها العقل، فيقولون ان سليمان الكلي بقى حولا كاملا ميتا، وهذا شيء مردود لان سليمان الكلا كان ملك كبير، وحاكم عظيم، ونبى كريم، فهل يعقل ان يبقي حولا كاملا ميتا دون ان يفتقده أحد ودون

ان يقدم له طعاما او شرابا، فالمدة والله تعالى اعلم بين موته وبين سقوطه مدة قصيرة لا تتجاوز الايام والذي يترجح ان الارضة اكلت طرف العصا فلم تعد تحتمل ثقل جسم سليمان فخر الى الارض

#### • المطلب الثالث: عبادة الإنس للجن

والشياطين، سواء كانت العبادة حقيقية، أو اعتبارية من باب التقديـس والخوف، قال تعالى: ﴿وَجَعَلُواْ لِلَّهِ شُرِكَآءَ ٱلجِنَّ وَخَلَقَهُمُّ وَخَرَقُواْ لَهُ و بَنِينَ وَبَنَاتٍ العصا سقط سليمان اليِّن وعند ذلك ادركت بغير عِلْمِ سُبْحَانَهُ و وَتَعَالَىٰ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ ﴿ الْ وقال أيضا: ﴿وَجَعَلُواْ بَيْنَهُ و وَبَيْنَ ٱلْجِنَّةِ نَسَبَا ۗ وَلَقَدُ عَلِمَتِ ٱلْجِنَّةُ إِنَّهُ مِ لَمُحْضَرُونَ ١٠٠٠ وقال جل من قائل: ﴿ وَيَوْمَ يَحُشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَىٰ إِكَةٍ أَهْنَوُلآءِ إِيَّاكُمْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ۞ قَالُواْ سُبْحَانَكَ أُنتَ وَلِيُّنَا مِن دُونِهِمْ بَلْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ٱلْجُنَّا ۗ أَكْثَرُهُم بهم مُّؤُمِنُونَ ﴿ اللَّهُ ١٠ اللَّهُ ١٠ اللَّهُ اللَّهُ ١٠ اللَّهُ اللَّهُ ١٠ اللَّهُ

قَالَ الْكَلْبِيُّ: نَزَلَتْ في الزَّنَادقَة، أَثْبَتُوا الشَّركَةَ لإِبْليسَ في الْخَلْقُ، فَقَالُوا: اللَّهُ خَالِقُ النُّورَ وَالنَّاسَ وَالدَّوَابَّ وَالْأَنْعَامَ، وَإِبْلِيسُ خَالِقُ الظُّلْمَةِ وَالسِّبَاعِ وَالْحَيَّاتِ وَالْعَقَارِب، وَهَذَا كَقَوْله: ﴿وَجَعَلُوا بَيْنَهُ وَبَينَ الْجِنَّة نَسَبًا ﴾ وَإِبْلِيسُ مِنَ الْجنَّةِ، {وَخَرَقُوا} أَي: اخْتَلَقُوا

<sup>(</sup>١) روح المعاني للالوسي ١٢١/٢٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر معجم مفردات الفاظ القران للراغب الاصفهاني

<sup>(</sup>٣) روح المعاني للالوسي ١٢٢/٢٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام، الآية: ١٠٠.

<sup>(</sup>٥) سورة الصافات، الآية: ١٥٨.

<sup>(</sup>٦) سورة سبأ، الآية: ٤١.

﴿لَهُ بَنِينَ وَبَنَاتِ بِغَيْرٍ عِلْمٍ ﴿ (١)

وقيل: الجِنَّة، الملائكة عند بعضهم، سموا بذلك لاستتارهم عن العيون. وقيل: لأنهم في الجنان، وعد بعضهم الجن المعروف. (٢)

وقيل: {بَلْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ الجن} أي الشَّياطينَ حيثُ أطاعُوهم في عبادة غيرِ الله سبحانه وتعالى وقيل كانُوا يتمثَّلون لهم ويخيِّلون لهم أنَّهم الملائكةُ فيعبدونهم وقيل يدخلون أجواف الأصنام إذا عبدت فيعبدون بعبادتها {أَكْثرُهُم بِهِم مُّؤْمِنُونَ} الضَّميرُ الأوَّلُ للإنسِ أو للمشركينَ والأكثرُ بمعنى الكلِّ والثَّاني للجنِّ. (٣)

وقال تعالى: ﴿وَأَنَّهُ وَكَانَ رِجَالٌ مِّنَ ٱلْإِنسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ ٱلْإِنسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ ٱلْجِنِ فَزَادُوهُ مَ رَهَقَا ۞ (1) وذلك أنَّ الرَّجل في الجاهليَّة كان إذا سافر فأمسى في الأرض الفقر قال: أعوذ بسيِّد هذا الوادي من شرِّ سفهاء قومه أي: الجنِّ يقول الله: {فزادوهم رهقاً} أيْ: فزادهم بهذا التَّعوُّذ طغياناً وذلك أنَّهم قالوا: سُدْنا الجنَّ والإنس. (0)

• المطلب الرابع: الجن مكلفون ومحاسبون بين القرآن الكريم في كثير من آياته أن الجن مكلفون مثل الإنسان، وأن النبي عليه الصلاة والسلام قد

بعث إلى الجن والإنس كافة، ﴿وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَ وَالإِنسَ كَافَة، ﴿وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ۞﴾.(١)

بينت الآية الكريمة صراحة أن الجن مثل الإنس، يشملهم التكليف والخطاب القرآني، مطلوب منهم عبادة الله تعالى وحده، كذلك ورد في القرآن الكريم أن الحق تعالى قد صرف نفرا من الجن إلى النبي الكي يستمعوا القرآن الكريم، بل سميت سورة كاملة باسمهم، قال تعالى: ﴿وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَرًا مِنَ الْجُنِ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقُرْءَانَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُواْ أَنصِتُوا فَلَمَّا قُضِي وَلَّواْ إِلَى قَوْمِهِم مُّنذِرِينَ ﴿ قَالُواْ يَقَوْمَنَا إِلَى اللهِ عَدِ مُوسِعَ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ فَلَمَّا حَمْ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ وَقالُ اللهِ عَدِ مُوسِعَ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ وَقالُ عَرْ اللهِ عَدْ مُوسِعَ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ وَقالُ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ وَقالُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَرَا اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَل

مِنَ الجِنِ فَقَالُوا إِنَّا سَمِعنا فَرَءَانَا عَجِبا ﴿ ﴾ . ﴿ الْمَفْسُرُونَ أَنْهُم كَانُوا تَسْعَة نَفْرِ مَنَ الْجِنِّ مَنْ نَيْسُوى مِنْ أَرْضِ الْمُوصِلُ وَذَلْكُ أَنَّهُ عَلَيْهِ السَّلَامِ أَمْرِ أَنْ يُنْذَرِ الْجِنَّ فَصَرِفَ إِلَيْهِ نَفْرٌ مِنْهُم لِيتَسَمِعُوا وَيِيلِغُوا قومِهُم {فَلَمَا حَضُرُوه} قال بعضهم لبعض: ويبلِغُوا قومهم {فَلَمَا حَضُرُوه} قال بعضهم لبعض: {أَنصتُوا} أَيْ: فرغ من اللوة القرآن رجعوا {إلى قومهم منذرين} وقالوا لهم علاق الله في كتابه. (٩) قَالَ سَعِيدُ بْنُ جُبَيْرٍ: كَانَتِ مَا قَصَّ الله في كتابه. (٩) قَالُ سَعِيدُ بْنُ جُبَيْرٍ: كَانَتِ الْجِنُّ تَسْتَمِعُ فَلَمَّا رُجِمُوا قَالُوا: هَذَا الَّذِي حَدَثَ في الْجِنُّ تَسْتَمِعُ فَلَمَّا رُجِمُوا قَالُوا: هَذَا الَّذِي حَدَثَ في

<sup>(</sup>١) تفسير البغوي: ٣/ ١٧٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: غرائب التفسير وعجائب التأويل: ٢/ ٩٨٦.

<sup>(</sup>٣) إرشاد العقل السليم: ٧/ ١٣٧.

<sup>(</sup>٤) سورة الجن، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٥) التفسير الوجيز للواحدي: ١١٤٠.

<sup>(</sup>٦) سورة الذاريات، الآية: ٥٦.

<sup>(</sup>٧) سورة الأحقاف، الآية: ٣.

<sup>(</sup>٨) سورة الجن، الآية: ١.

<sup>(</sup>٩) التفسير الوجيز للواحدي: ٩٩٨.

السَّمَاء إنمَّا حَدَثَ لشيء في الأَرْض فَذَهَبُوا يَطْلُبُونَ وَقُلْ أَعُوذُ برَبِّ النَّاس». (٣) السَّبَبَ، وكَانَ قَد اتُّفقَ أَنَّ النَّبَيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ وقد أوضحت السورة أن الموسوس إما شيطان لَمَّا أَيسَ منْ أَهْل مَكَّة أَنْ يُجِيبُوهُ خَرَجَ إلى الطَّائف الجن، وإما شيطان الإنس. قال الحسن: هما ليَدْعُوَهُمْ إلى الْإِسْلام، فَلَمَّا انْصَرَفَ إلى مَكَّة، وكَانَ شيطانان أما شيطان الجن فيوسوس في صدور ببَطْن نَخْل قَامَ يَقْرَأُ الْقُرْآنَ في صَلاّةِ الْفَجْرَ، فَمَرَّ الناس، وأما شيطان الإنس فيأتي علانية. وقال قتادة: بِهِ نَفَرٌ مِنْ أَشْرَافِ جِنِّ نَصِيبِينَ، لِأَنَّ إِبْلِيسَ بَعَثَهُمْ إِن من الجنّ شياطين، وإن من الإنس شياطين، ليَعْرِفُوا السَّبَبَ الَّذي أَوْجَبَ حِرَاسَةَ السَّمَاءِ بالرَّجْم، فتعوَّذ باللَّه من شياطين الإنس والجن. (٤) فَسَمعُوا الْقُرْآنَ وَعَرَفُوا أَنَّ ذَلكَ هُوَ السَّبَبُ.(١)

• المطلب الخامس: الوقاية من الجن

قال تعالى: ﴿قُلُ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ ١٠ مَلِكِ ٱلنَّاسِ نَ إِلَهِ ٱلنَّاسِ مَ مِن شَرَّ ٱلْوَسْوَاسِ ٱلْخَنَّاسِ فَ ٱلَّذِي يُوَسِّوسُ في صُدُورِ ٱلنَّاسِ ٥ مِنَ ٱلْجُنَّةِ وَٱلنَّاسِ ١٠٠ ١٠٠٠

اشتملت هذه السورة، وهي ثاني المعوذتين على الاستعاذة باللَّه تعالى والالتجاء إلى ربِّ الناس الملك الإله الحق من شر إبليس وجنوده الذين يغوون الناس بوسوستهم، وإن هذه السورة وسورة الفلق والإخلاص تعوذ بهن رسول الله على من سحر اليهود. وقيل: إن المعوذتين كان يقال لهما المقشقش تان، أي تبرئان من النفاق، روى الإمام مسلم في صحيحه عن عُقْبَةَ بْن عَامر، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ: «أَلُمْ تَرَ آيَات أُنْزِلَت اللَّيْلَةَ لَمْ يُرَ مِثْلُهُنَّ قَطُّ، قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقَ،

\* \* 米

<sup>(</sup>٣) صحیح مسلم، ١/ ٥٥٨ برقم (٨١٤) كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب فضل قراءة المعوذتين. (٤) التفسير المنير للزحيلي: ٣٠/ ٤٨٣.

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير للرازى: ٢٨/ ٢٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الناس، الآيات: ١ - ٦.

### المبحث الثاني

# الجن في الكتاب المقدس

### • المطلب الأول: الجن في العهد القديم

لأن التركيز الأكبر كان دوما موجها نحو الإله الواحد رب الجنود،(١) وقوته العظيمة على الأرض، فجبروته فاق آلهة الوثنيين الذين كانوا يمثلون بطريقة أو بأخرى حضور الشيطان في العالم وهيمنته عليه في الفترة ما قبل قدوم المسيح،(٢) وذلك تحاشيا لانغرار بني إسرائيل بقدراته الفائقة مما قد يؤدى لانجذابهم لعبادة الأوثان فعبادة الشيطان ضمنيا بينما يترصد إبليس في كل حين عقبه أي المؤمنين كما فعلوا من قبل مرات كثيرة.<sup>(٣)</sup>

خدّاعة، (٥) انفردت تلك الحية بحواء وبأسلوب إلى حين ولكنه بشرط أن لا يميته. ماكر دفعتها لتناول ثمر الشــجرة التي نهاهم الرب وفي سفر إشعياء نجد صورة رمزية للشيطان والذي

من أكلها واستعمل الشيطان في إغواء حواء الخطيئة ذاتها التي كانت سببا في سقوطه وهي الكبرياء، حيث قال لها بأنها إن أكلت تلك الثمرة هي وآدم فسيصيران كالإله عارفين الخير والشر،(١) وبعد أن سقطت حواء ورجلها بالتجربة عاقبهم الله بأن طردهم من فردوسه إلى أرض الشقاء كما لا يوجد ذكر كثير للشيطان في كتاب العهد القديم عاقب الحيَّة أيضًا فلعنها من بين جميع مخلوقاته وأعطى الرب وعده للبشر ووعيده للحيَّة (وَأَضَعُ عَدَأُوةً بَيْنَكُ وَبَيْنَ الْمَرْأَة وَبَيْنَ نَسْلِك وَنَسْلَهَا. هُوَ يَسْحَقُ رَأْسَك وَأَنْت تَسْحَقينَ عَقبَهُ)(١) في إشارة لقدوم المسيح من نسل امرأة وليس من رجل حيث تؤمن المسيحية بأن المسيح ليس له أب بشري، ويسوع سحق الشيطان تحت أقدامه بعمله الكفاري بالمسيح ليأخذهم معه إلى الهلاك.

وفي مطلع سفر التكوين أول كتب العهد القديم ثم يظهر الشيطان مجددا في سفر أيوب بهيئة يظهر الشيطان متخفيا بهيئة حيَّة في فردوس عدن المشتكى على المؤمنين في محضر الرب، حيث ليجرب أم الجنس البشري . . حواء ، فيصف الكتاب يأتي و يسأل الرب أنه إن إبتلي أيوب فإنه سيجدف الحيَّة بـ (أحيل جميع حيوانات البرية)(٤) وبأنها في وجهه،(٨) فيسمح الرب لإبليس بأن يجرب أيوب

دعي بزهرة بنت الصبح قاهر الأمم الذي اعتقد أنه يستطيع أن يسمو بمجده إلى مجد الله فيصير

<sup>(</sup>۱) ۱ صموئيل ۱۷:٥٤.

<sup>(</sup>۲) مزمزور ۹٦ :٥.

<sup>(</sup>۳) تثنیة ۱۳: ۳:

<sup>(</sup>٤) تكوين ٣:١.

<sup>(</sup>٥) تكوين ٣:١٣.

<sup>(</sup>٦) تكوين ١ :٥.

<sup>(</sup>۷) تکوین ۳:۱٥.

<sup>(</sup>۸) أيو ب ١: ٦ - ١٢.

الأرض، (١) ومرة أخرى في سفر حزقيال الإصحاح من الشيطان! ٢٨ يعود الكتاب يخبرنا عن قصة سقوط إبليس وورد في العهد القديم أن الشيطان ضرب نبي الله بصورة رمزية أيضا يكون فيها ملك صور فيتكلم أيوب، جاء في سفر أيوب: «فَخَرَجَ الشَّيْطَانُ منْ الرب إلى نبيه حزقيال بشيء من الأسف ليرفع مرثاة حَضْرَةِ الرَّبِّ وَضَرَبَ أَيُّوبَ بِقُـرْحِ رَدِيءٍ مِنْ بَاطِنِ على الملك الذي كان خاتم الكمال بين أعيانه قَدَمه إلى هَامَته".(١١) ومللآن بالحكمة والجمال وكان يقيم في جنة عدن وحظي بنعمة الله بأنه كان من الملائكة المقربين عَشْرَةَ سَنَةً". (١٢) حتى وُجد فيه إثم، فطرحه الرب إلى الأرض • المطلب الثاني: الجن في المسيحية ليعاقبه على نجاسته ويتوعده بأنه سيخرج نارا من وسطه لتأكله. (۲)

> ويقول القس لبيب ميخائيل: "أوصى الله في التوراة أن لا يلتفت شعبه إلى الجن أو يتصلوا بهم، ٣٠) "لا تَلْتَفَتُوا إلى الْجَانِّ وَلا تَطْلُبُوا التَّوَابِعَ فَتَتَنَجَّسُوا بِهمْ". لقد ذكر الشيطان و الجن في الكتاب المقدس أكثر من ٢٠٠ مرة، بل وُصف الشيطان في الكتاب المقدس بأنه (إله هذا الدهر)(٤): الَّذينَ فِيهمْ إِلَّهُ هَذَا الدَّهْرِ قَدْ أَعْمَى أَذْهَانَ غَيْرِ الْمُؤْمِنِينَ.

> وهو له أولاد، (٥) وله خدام، (٦) وله ملائكة، (٧) وله

مثل العلى، وهذا كان سبب سقوطه إلى أسافل جنود، (٨) وله معجزات، (٩) وله تعاليم، (١٠) أي تعاليم

"وَهَذه، وَهِيَ ابْنَةُ إِبْرَاهِيمَ، قَدْ رَبَطَهَا الشَّيْطَانُ ثمَانيَ

المطلع على الكتاب المقدس، بعهديه القديم والجديد، يجد أن كلمة الجان لا توجد إلا في الترجمات العربية، ولعلها تأثر بالفلسفة الإسلامية في الترجمة. ففي ترجمة كينج جيمز King James تترجم بـ: Familiar Spirits، وفي ترجمات أخرى بكلمة Spirits وكالاهما تعنى الروح حرفيا، أو شبيه الروح، وقد سال البابا شنوده الثالث بعض أساتذة اللغة العربية فقالوا: إن معناها مجرد أرواح تحت الأرض، وما يسمونه جان في الترجمات العربية للكتاب المقدس هم شياطين، وكلمة جن الشيء ستره، وبه سمي الجن لاستنارهم واختفائهم عن الابصار.. وكانوا يعتقدون ان «الجان» روح

<sup>(</sup>١) إشعياء ١٤. (٢) حزقيال ٢٨.

<sup>(</sup>٣) لاويين ١٩: ٣١.

<sup>(</sup>٤) کو ٤:٤.

<sup>(</sup>٥) يو ١٠:١ ؟ ٨ : ٤٤ و ١ يو ٣:١٠.

<sup>(</sup>٦) ٢كو ٦:٤ ؛ ١١:١٥.

<sup>(</sup>۷) يو ۱۰:۱۱ ومت ۲۵:۱٤.

<sup>(</sup>۸) مز ۲۰۱: ۲۱ و إش ۲۱:۲۲.

<sup>(</sup>٩) أع٢: ٢٢ و ٢ تس ٢:٩.

<sup>(</sup>۱۰) يو ۱۷:۷ و ۱ تي ۱:٤.

<sup>(</sup>۱۱) أيوب ۲:٧.

<sup>(</sup>۱۲) لوقا ۱۳:۱۳.

تلبي دعـوة صاحبه. والكلمـة العربية هي ترجمة للكلمة العبرية «اوب» ومعناها «أجوف» أو «اناء فارغ»، لأنهم كانوا يظنون ان صوت الجان يأتي يحنقون ويسبون ملكهم وإلههم ويلتفتون إلى من بطن صاحب الجان، أو بالنسبة «للصوت الاجوف» الذي كان يتكلم به وكانه خارج من باطن قتام الضيق، وإلى الظلام هم مطرودون".(٧) الأرض. (١)

الوثنية، ولكن الناموس قد نهي عنها، (٢) وقد نفى كنائس الشرق الأوسط، أن المسيحية لا تؤمن بالجن الملك شاول في اول عهده اصحاب الجان والتوابع من الأرض، ولكن في نهاية ايامه بعد ان تركه الرب، لجأ إلى امرأة صاحبة جان في عين دور،(٣) وقد اقترف منسسى نفس هذا الشر،(١) ولكن الملك يوشيا أباد «السحرة والعرافين والترافيم والأصنام يكون في الغالب نتيجة لإصابت بمرض نفسي، وجميع الرجاسات التي رئيت في ارض يهوذا وفي أورشليم»، (٥) رغم ذلك يبدو ان هذا الشر ظل إلى عبد المسيح بسيط راعي كنيسة العذراء مسطرد: إن حد ما يمارس في يهوذا إلى أيام السبي.(٢)

٠٠ إلى الشريعة وإلى الشهادة. إن لم يقولوا مثل

هذا القول فليس لهم فجر، ٢١ فيعبرون فيها مضايقين وجائعين. ويكون حينما يجوعون أنهم فوق، ٢٢ وينظرون إلى الأرض وإذا شدة وظلمة،

وقد أكد القس رفعت فكري رئيس مجلس الحوار وكانت الاستعانة بالجان عادة شائعة بين الشعوب بالكنيسة الإنجيلية والأمين العام المشارك بمجلس ولا يوجد في الكتاب المقدس مصطلح « الجن » بل ذكر في الكتاب المقدس «الشياطين» والعديد من المعجزات للسيد المسيح وهو يخرج الشياطين من أجساد البشر، وأن الشخص الذي يعاني من الجن ويحتاج إلى الخضوع للعلاج النفسي، وقال القمص الشياطين ذكرت في الكتاب المقدس وكانت تصرخ جاء في سفر اشعياء: ١٩ وإذا قالوا لكم: اطلبوا إلى عند خروجهم من الأجسام الممسوسة والمسكونة، أصحاب التوابع والعرافين المشقشقين والهامسين. كما ذكر في الكتاب المقدس: «وكانت الشياطين ألا يسأل شعب إلهه ؟ أيسأل الموتى لأجل الأحياء، تخرج من كثيرين وتقول أنت هو المسيح ابن الله فكان ينتهرهم ولا يدعهم ينطقون لأنهم قد عرفوه أنه ابن الله» وأن دخول الشيطان للجسد تتعلق بابتعاد الشخص عن الله والعيش لشهواته ولنفسه فقط، فالإنسان الفارغ روحيا فقط هو الذي يحبه

الشيطان.(٨)

<sup>(</sup>١) إش ٨: ١٩، ٢٩: ٤.

<sup>(</sup>۲) لا ۱۹: ۳۱، ۲۰: ٦ و۲۷، تث ۱۸: ۱۱.

<sup>(</sup>٣) ١ صم ٢٨: ٣ و٧ و٨ و٩، أخ ١٠: ١٣.

<sup>(</sup>٤) ٢ مل ٢١: ٦، ٢ أخ ٣٣: ٦.

<sup>(</sup>٥) ٢ مل ٢٣: ٤٢.

<sup>(</sup>٦) إش ٨: ١٩، ١٩: ٣.

<sup>(</sup>۷) سفر اشعیاء ۸: ۱۹ - ۲۲.

<sup>(</sup>٨) رأي المسيحية في الجن ، مقال منشور على موقع

ويطلق الكتاب المقدس أسماء مختلفة على كائن شرير يعيث فسادا في الأرض، فيستعمل كلمة شيطان العبرية والتي تعنى المقاوم لأنه يقاوم مشيئة ويروي لنا إنجيل مرقس فاتحة معجزات يسوع الله، ويستخدم أيضا كلمة إبليس ذات الأصل في كفر ناحوم حيث أخرج روح نجس من رجل اليوناني diabolos ومعناها المشتكي، والشيطان ممسوس وهناك صرخ ذلك الروح (آه! مَا لَنَا وَلَكَ زمرة من الكائنات الروحية النجسة الخاضعة له أَنْتَ قُدُّوسُ اللُّه)،(٧) وعلى هذا المناول تتوالى وهم شياطين أيضاً.(١)

> فيه جاراً معه مجموعة من الملائكة الموالين له أن يصير مثل الإله (أَصْعَدُ فَوْقَ مُرْتَفَعَات السَّحَاب. أُصيرُ مثلَ الْعَليِّ.(٢)

ورغم سقوطه فأنه لم يفقد القوة الملائكية التي كان يتمتع بها فقدراته أقوى بكثير من قدرات الإنسان العادي، وله ملكات عقلية كالإدراك والتمييز والتذكر لتكون على مدى القرون القادمة من العلامات وأحاسيس مختلفة كالخوف والألم والاشتهاء،(٣) الفارقة في البشارة بالإنجيل،(٩) ومن ناحية أخرى كما أنه يمتلك القدرة على الاختيار، (٤) وبسبب تمرد لا يشرح الكتاب بوضوح عن سبب وكيفية دخول الشيطان أمر الله بطُرده مع أتباعه إلى جهنم بقيود الأرواح النجسة في البشر، إلا أنه يبين أن دخول

في الظلام محروس من الملائكة،(٥) ولكن هذا لم يوقفه من العمل بالشر على الأرض. (٦)

بحسب المسيحية هو كائن روحي له سلطان على يَا يَسُوعُ النَّاصريُّ؟ أَتَيْتَ لتُهْلكَنَا! أَنَا أَعْرِفُكَ مَنْ في الأناجيل الأربعة قصص مشابهة لإخراج تلك وكان الشيطان في الأصل من ملائكة الله ولكنه الشياطين من الناس وفي كل مرة كانت تفزع وبسبب غروره وكبريائه سقط من المجد الذي كان مرتعبة من سلطان المسيح وتعلن للجميع بأنه ابن الله العلي، وفي وقت لاحق يرسل يسوع تلاميذه لتتحول إلى أرواح نجسة حيث اعتقد أنه يستطيع ليكرزوا ويمنحهم السلطان لشفاء المرضى ولإخراج الشياطين. (٨)

وتلك كانت المرة الأولى التي يمُنح فيها في الكتاب المقدس إنسان القوة على إخراج الشيطان وبكل الأحول تلك القوة منحت لأتباع المسيح الشياطين كان يسبب أمراض خطيرة للناس جسدية

أخبار اليوم، بتاريخ ١٩/ يناير/ ٢٠٢١م (.https://m .(/akhbarelyom.com

<sup>(</sup>۱) متى ۹ :۳٤.

<sup>(</sup>٢) أشعياء ١٤: ١٤-١٥.

<sup>(</sup>٣) مرقس ٥:٧.

<sup>(</sup>٤) أفسس ٢:٦.

<sup>(</sup>٥) ٢ بطرس ٤:٢، يهوذا ٦.

<sup>(</sup>٦) ١ بطرس ٥:٨.

<sup>(</sup>۷) مرقس ۲٤: ۱

<sup>(</sup>۸) متی ۱۰ .۸.

<sup>(</sup>۹) مرقس ۱۷: ۱۷.

وعقلية كالبكم، (١) والصرع، (٢) والعمى، (٣) وحتى الجنون، (٤) وفي سفر أعمال الرسل نقرأ قصة إخراج بولس الرسول لروح نجس من فتاة خادمة وكان ذلك الروح قد وهبها القدرة على العرافة وكان في ختام هذه الرحلة الشيقة، في دراسة مقارنة في أسيادها يجنون المال بسببها. (٥)

> المخلوقات العاقلة: البشر والملائكة (ملائكة الله التالية: الأخيار، والشبطان وملائكته الأشرار).

> > \* \* \*

#### الخاتمة

موضوع الجن بين القرآن الكريم والعهدين القديم وهكذا فالمسيحية تؤمن بوجود نوعين من والجديد، يمكن القول إن البحث توصل إلى النتائج

١) أكد القرآن الكريم في كثير من آياته أن الجن مخلوقون قبل الإنس بمدة طويلة، وأنهم موجودون على الأرض قبل الإنس أيضا

٢) قيل: الجان: هو إبليس. وقَالَ بَعْضُهُمْ: الجان: هو أبو الجن، وإبليس: هو أبو الشياطين؛ سموا شياطين لتمردهم في فعلهم

٣) ذكر القرآن الكريم أن الجن مخلوقون من النار، والإنس من الطين.

٤) ورد ذكر الجن في قصص ثلاثة من الأنبياء السابقين، وهم سيدنا آدم، وسيدنا موسى، وسيدنا سليمان عليهم وعلى نبينا أفضل الصلاة والسلام.

٥) ذكر القرآن الكريم أن سيدنا سليمان عليه السلام قد تميز عن غيره من البشر بحكمه على الجن، فقد كانوا خدما له، يبنون له ما يشاء.

٦) ذكر القرآن الكريم أن بعض البشر يعبدون الجن، ويعظمونهم، ويخشونهم، وأن الجن سيتبرأون منهم يوم القيامة.

٧) ذكر القرآن الكريم أن الجن مكلفون بالإيمان والعبادة والطاعة، مثل الإنس تماما.

<sup>(</sup>۱) متى ۹ :۳۲.

<sup>(</sup>۲) مرقس ۹:۲۷-۲۷.

<sup>(</sup>۳) متى ۲۲: ۱۲.

<sup>(</sup>٤) متى ٨:٢٨.

<sup>(</sup>٥) أعمال ١٦: ١٦-١٨.

# ٨) ذكر القرآن الكريم طريقة مضمونة للوقاية من شرور الجن، وهي المعوذتان.

- ٩) لا يوجد ذكر كثير للشيطان في كتاب العهد
- ١٠) يظهر الشيطان في سفر التكوين متخفيا بهيئة ١)إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم: حيَّة في فردوس عدن.
  - أكثر من ۲۰۰ مرة.
  - الله أيو ب
  - ١٣) المطلع على الكتاب المقدس، بعهديه القديم والجديد، يجد أن كلمة الجان لا توجد إلا في الترجمات العربية، ولعلها تأثر بالفلسفة الإسلامية في الترجمة
- ١٤) ويطلق الكتاب المقدس أسماء مختلفة على لبنان، ط١ ، ١٤٢٦ هـ ٢٠٠٥م كائن شرير يعيث فسادا في الأرض، فيستعمل كلمة ٤)معالم التنزيل في تفسير القرآن = تفسير البغوي: شيطان العبرية والتي تعنى المقاوم لأنه يقاوم مشيئة محيى السنة ، أبو محمد الحسين بن مسعود بن الله، ويستخدم أيضا كلمة إبليس ذات الأصل اليوناني
  - ١٥) يذكر الكتاب المقدس أن الشيطان كان في التراث العربي -بيروت، ط١، ١٤٢٠ هـ الأصل - من ملائكة الله ولكنه وبسبب غروره مجموعة من الملائكة الموالين له
    - العاقلة: البشر والملائكة.

#### المصادر والمراجع

- بعد القرآن الكريم

أبو السعود العمادي محمد بن محمد بن مصطفى ١١) ذكر الشيطان و الجن في الكتاب المقدس (المتوفى: ٩٨٢هـ) دار إحياء التراث العربي -بيروت، د. ت.

١٢) ورد في العهد القديم أن الشيطان ضرب نبي ٢)بحر العلوم: نصر بن محمد بن أحمد أبو الليث السمرقندي، دار الفكر - بيروت، تحقيق: د.محمود مطرجي

٣) تأويلات أهل السنة: محمد بن محمد بن محمود، أبو منصور الماتريدي (المتوفى: ٣٣٣هـ) تحقيق: د. مجدي باسلوم، دار الكتب العلمية - بيروت،

محمد بن الفراء البغوي الشافعي (المتوفى: ٠١٠هـ) تحقيق: عبد الرزاق المهدي، دار إحياء

٥)أنوار التنزيل وأسرار التأويل: ناصر الدين وكبريائه سقط من المجد الذي كان فيه جاراً معه أبو سعيد عبد الله بن عمر بن محمد الشيرازي البيضاوي (المتوفى: ٦٨٥هـ) تحقيق: محمد عبد ١٦) المسيحية تؤمن بوجود نوعين من المخلوقات الرحمن المرعشلي، دار إحياء الـتراث العربي -بيروت، ط۱، ۱٤۱۸ هـ

٦)التفسير الكبير أو مفاتيح الغيب: فخر الدين

الطبعة: الأولى

٧)التفسير المنير للدكتور وهبة الزحيلي، ط١، دار العربي - بيروت الفكر، دمشق، ١٩٩١م.

٨)الوجيز في تفسير الكتاب العزيز: أبو الحسن على الفرج عبد الرحمن بن على بن محمد الجوزي بن أحمد بن محمد بن على الواحدي، النيسابوري، الشافعي (ت ٤٦٨ هـ) تحقيق: صفوان عدنان داوودي، دار القلم , الدار الشامية - دمشق، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٥ هـ

٩)الوسيط في تفسير القرآن المجيد: أبو الحسن على بن أحمد بن محمد بن على الواحدي، النيسابوري، (المتوفى: ٢٦١هـ) تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقى، الشافعي (المتوفى: ٦٨ ٤هـ) تحقيق وتعليق: الشيخ دار إحياء التراث العربي - بيروت عادل أحمد عبد الموجود، الشيخ علي محمد معوض، الدكتور أحمد محمد صيرة، الدكتور أحمد عبد الغنى الجمل، الدكتور عبد الرحمن عويس، قدمه وقرظه: الأستاذ الدكتور عبد الحي الفرماوي، دار الكتـب العلمية، بيروت - لبنان، ط١ ، ١٤١٥ هـ- ١٩٩٤ م

بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي، أبو جعفر الطبري الزمخشري الخوارزمي، دار إحياء التراث العربي -(المتوفى: ٣١٠هـ) تحقيق: أحمد محمد شاكر، بيروت، تحقيق: عبد الرزاق المهدي مؤسسة الرسالة، ط١ ، ١٤٢٠ هـ - ٢٠٠٠ م ١١) رأي المسيحية في الجن، مقال منشور على موقع أخبار اليوم، بتاريخ ١٩/ يناير/ ٢٠٢١م .(/https://m.akhbarelyom.com)

محمد بن عمر التميمي الرازي الشافعي، دار ١٢)روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع الكتب العلمية - بيروت - ١٤٢١هـ - ٢٠٠٠م، المثاني: العلامة أبو الفضل شهاب الدين السيد محمود الألوسي البغدادي، دار إحياء التراث

١٣) زاد المسير في علم التفسير: جمال الدين أبو (المتوفى: ٩٧٥هـ) تحقيق: عبد الرزاق المهدى، دار الكتاب العربي - بيروت، ط١ ، ١٤٢٢ هـ

١٤) المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم: مسلم بن الحجاج أبو الحسن القشيري النيسابوري

١٥)غرائب التفسير وعجائب التأويل: محمود بن حمزة بن نصر، أبو القاسم برهان الدين الكرماني، ويعرف بتاج القراء (المتوفى: نحو ٥٠٥هـ) دار القبلة للثقافة الإسلامية - جدة، مؤسسة علوم القرآن - بيروت

١٦)الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل ١٠) جامع البيان في تأويل القرآن: محمد بن جرير في وجوه التأويل: لأبي القاسم محمود بن عمر

١٧) معاني القرآن وإعرابه: إبراهيم بن السري بن سهل، أبو إسحاق الزجاج (المتوفى: ٣١١هـ) تحقيق: عبد الجليل عبده شلبي، عالم الكتب -بيروت، ط١، ١٤٠٨ هـ - ١٩٨٨ م

1 / المعجم الوسيط: مجمع اللغة العربية بالقاهرة (إبراهيم مصطفى / أحمد الزيات / حامد عبد القادر / محمد النجار)، دار الدعوة، د.ت. (١ ) المفردات في غريب القرآن: أبو القاسم الحسين بن محمد المعره في بالراغب الأصفهاني (المترف في ناداغب ناداغب الأصفهاني (المترف في ناداغب ناداغب الأصفهاني (المترف في ناداغب الأصفهاني (المترف في ناداغب ناداغب الأسفهاني (المترف في ناداغب ناد

بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني (المتوفى: ٢٠٥هـ) تحقيق: صفوان عدنان الداودي، دار القلم، الدار الشامية - دمشق بيروت، ط١ ، ١٤١٢ هـ

\* \* \*