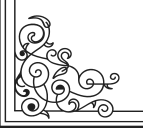
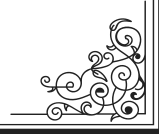


# آيات الهوان والمهانة في القرآن الكريم (دراسة موضوعية)

م. د. صالح محمد حميد التدريسي في كلية الأمام الأعظم





#### المقدمة

الحمد لله مُعزِّ عباده المؤمنين، ومُذلّ أعدائه الكافرين، بنص كتابه المبين، الذي جعل القرآن والذل، كما في قوله تعالى: ﴿وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابُ شفاء لما في الصدور، وهدي ورحمة للمؤمنين، مُّهِينٌ ١٠٠ [البَقَرَةِ الآية ١٠٠]، وقد تركز عملي لبيان هذه والصلاة والسلام على إمام الأنبياء والمرسلين، المعاني، فقمت بجمع الآيات التي ورد فيها وسيد الأولين والآخرين، وعلى آله الطيبين لفظ الهوان والمهانة في القرآن الكريم، وكات الطاهرين وصحابته الغر الميامين، ومن اهتدي بهديهم وانتهج نهجهم وسار على دربهم إلى يوم الدين.

> أمَّا بعد؛ فأنَّ القرآن الكريم هو الدستور الجامع لأحكام الإسلام، وهو المنبع الذي يفيض بالخير والحكمة على القلوب المؤمنة، وهو أفضل ما مقدمة وتليه خاتمة: يتقرب به المتعبدون إلى الله تعالى، بالقراءة والتدبر والتفكر، قال عبد الله بن مسعود (رضي الله عنه): (إن هذا القرآن مأدبة الله فتعلموا من مأدبة الله ما استطعتم)(١)، فإنّ المتدبر لآيات الذكر الحكيم، يرى كيف أنّ الله تعالى يعز المؤمن وينصره وكيف يـذل الكافر ويهينه؟ حينها يدرك معنى أن الله هو المعز المذل، فكان موضوع بحثى هو الآيات التي ذكر فيه لفظ (الهوان والمهانة في القرآن الكريم)، وقد وردت هـذه الآيات الكريمة في القرآن الكريم بثلاث معان وهي: السكينة والوقار، كما في قوله

تعالى : ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَانِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنَا﴾ [الفُرْقان الآية ٦٣] ، والسهولة واليسر، كما في قوله تعالى: ﴿قَالَ كَنَالِكِ قَالَ رَبُّكِ هُوَ عَلَىَّ هَيِّنُّ﴾ [مَرْيَم الآية ٢١] ، والثالث: بمعنى الإهانة والخزي ست وعشرون آية، ثم استخرجت منها عنوانين للمباحث والمطالب، وقمت بدراسة كل آية حسب موضوعها، واعتمدت منهج الدراسة الموضوعية لبحثي، وقد اقتضى منهج البحث أن أقسمه على تمهيد وأربعة مباحث تسبقه

وقد ذكرت في بداية بحثي: تمهيد، بينت فيه: مفهوم الهوان والمهانة، في اللغة وعند المفسرين (رحمهم الله).

> 米 ※ \*

<sup>(</sup>١) مُصنف ابن أبي شيبة : أبو بكر عبد الله بن محمد بن أبي شيبة (ت: ٢٣٥ هـ)، (١٦٥/٧).

# وفي المبحث الأول

## ذكرت صور الهوان والمهانة في آيات الخلق والتكوين

#### • وفيه ثلاثة مطالب:

- ١. المطلب الأوّل: إثبات القدرة الإلهية في بدأ الخلق و إعادته.
- ٢. والمطلب الشاني: قدرة الله على الخلق والإيجاد: في معجزة ولادة أنبياء الله يحيي وعيسى (عليهم السلام).
  - لعزة الله (سبحانه وتعالى).

وفي المبحث الثاني: ذكرت صور الهوان والمهانة في آيات ومشاهد القيامة، والقصة القرآنية، وفيه مطلبان:

- ١. المطلب الأول: صور الهوان والمهانة في آيات ومشاهد القيامة.
- ٢. المطلب الثاني: صور الهوان والمهانة في القصة القرآنية.

وفيه مطلبان:

- ١. المطلب الأوّل: أهل الطاعة والايمان.
- ٢. المطلب الثاني: أهل الكفر والمعاصى.
- وفي المبحث الرابع: ذكرت صور الهوان والمهانة عند أهل الكتاب، وفيه مطلبان:

المطلب الأوّل: ذم اليهود على سوء افعالهم. المطلب الثاني: تقرير كفر اليهود لفساد عقيدتهم وبطلان أعمالهم.

#### تمهيد

#### مفهوم الهوان والمهانت

أولاً: الهوان والمهانة في اللغة:

الهوان والمهانة في اللغة: على وجهين، أحدهما: تذلّل الإنسان في نفسه لما لا يلحق به غضاضة، فيمدح به نحو قوله: ﴿وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ ٣. والمطلب الثالث: خضوع كل ما في الكون عَلَى ٱلأَرْضِ هَوْنَا ﴾ [الفُرْقان الآية ١٣] ، أي: يمشون بسكينة ووقار وتواضع دون مرح واختيال وتكبر. والثاني: أن يكون من جهة متسلّط مستخفّ به فيذمّ به نحو قوله تعالى: ﴿فَٱلْيَوْمَ تُجُزَوْنَ عَذَابَ ٱلْهُونِ﴾ [الأَحْقَاف الآية ٢٠] (١). تقول: هانَ يَهُونُ هُوْناً وهَواناً ومَهانَةً: أي ذَلَّ، فهو هَينٌّ وهَينْ، وأَهْوَنُ. وهانَ يَهُونُ هُوناً بالضمِّ: أي: سَهُلَ. والعرب إذا أرادت بالهون معنى الهوان ضمّت الهاء، فتقول (الهُونُ)، وإذا أرادت به الرفق والدّعة وخفّة المئونة فتحت وفي المبحث الثالث: ذكرت صور الهوان والمهانة الهاء، فتقول (الهَون). وعَلَى هَوْنـك وهَيْنَتكَ، أي بين اهل الطاعة والإيمان واهل الكفر والعصيان، على رسلك. والمُهْوَئنُّ: المكان البعيدُ، أَو الوَهْدةُ.

<sup>(</sup>١) ينظر: الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية: لأبي نصر إسماعيل بن حماد الجوهري(ت: ٣٩٣هـ)،(٢٢١٨/٦)، مادة (هـون)، والمفردات في غريب القرآن: لأبي القاسم الحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني (ت: ۲۰۰ه\_)، (ص:۸٤۸)، مادة (هان).

واهْوَأنَّت المفازةُ: اطْمَأنَّت في سَعَة (١).

#### ثانياً: مفهوم الهوان والمهانة عند المفسرين:

من خلال استقراء مفهوم الهوان والمهانة في كتب التفسير، نستطيع أن نحصرها في ثلاث معان، على النحو الآتى:

أُوّلها: السكينة والوقار والتواضع (٢)، كما في قوله تعالى : ﴿وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْ نَا ﴾ [الفُرْقَان الآية ١٣].

والثاني: والسهولة واليسر (٣)، كما في قوله تعالى: ﴿قَالَ كَنَالِكَ قَالَ رَبُّكَ هُوَ عَلَى هَيِّنُ ﴾ [مَرْيَم الآية ٩]، والثالث: بمعني الإهانة والخزي والذل(٤)، كما في قوله تعالى: ﴿وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ مُّهِينُ ۞ ﴿ وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ مُّهِينُ ۞ ﴾ [البَقَرَة الآية ٩٠].

#### \* \* \*

(۱) ينظر: بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز: لأبي طاهر محمد بن يعقوب الفيروزآبادى(ت: ۸۱۷هـ)،(۳۵٦/۵)، مادة(هان)، و لسان العرب: محمد بين مكرم بن على، أبو الفضل، جمال الدين ابن منظور الأنصاري(ت: ۷۱۱هـ)،(۲۸۳/۱۳)، مادة(هون).

(٢) ينظر: جامع البيان، لأبي جعفر محمد بن جرير بن يزيد بن كثير الاملى الطبري(ت ٢٩٤/١٩).

(٣) ينظر: التفسير البسيط: لأبي الحسن علي بن أحمد بن محمد بن على الواحدي(ت: ٢١٦/١٤).

(٤) ينظر: مفاتيح الغيب: لأبي عبد الله محمد بن عمر بن الحسن الرازي (ت: ٢٠٦هـ)، الحسن الرازي (ت: ٢٠٦هـ)، (٣٠٢/٣)

# المبحث الأول

## صور الهوان والمهانة في آيات الخلق والتكوين

#### وفيه ثلاثة مطالب:

• المطلب الأوّل: إثبات القدرة الإلهية في بدأ الخلق وإعادته.

إنّ من الأدلة على عظمة الخالق (سبحانه وتعالى)؛ وجود هذه المخلوقات العظيمة، فإنّ الله (عز وجل) لو لم يكن خالقاً؛ لَما وُجد شيء في هذا الكون، فالخالق هو أصل كل حقيقة، فجميع المخلوقات تنتهي إلى خلقه وإيجاده سبحانه وتعالى، واسمه سبحانه (الخالق) مما أقرت به جميع الأمم مؤمنهم وكافرهم، يقول ابن القيم: (إنّه ليس في المعلومات أظهر من كون الله: (خالقًا)؛ ولهذا أقرّت به جميع الأمم مؤمنهم وكافرهم- ولظهور ذلك؛ وكون العلم به بديهيًا فطريًا؛ احتجّ الله به على من أشرك به في عبادته فقال: ﴿ وَلَيْنِ سَا لَتُهُم مّ نَ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ الله الخيمة في مسألة بدء فإنّ الحديث عن الآيات العظيمة في مسألة بدء فإنّ الحديث عن الآيات العظيمة في مسألة بدء

<sup>(</sup>٥) مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة: مؤلف الأصل: محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية (المتوفى: ١٥٧هـ)، اختصره: محمد بن عبد الكريم ابن الموصلي (ت: ٤٧٧هـ)، (ص: ٥٦).

الخلق، والدلائل العقلية على إمكان الإعادة بعد البعث، إنمّا هو محور مهم للقطع بقدرة الخالق ونظير تقدم أصعبَ عندكم من إعادته على مثال، العظيمة ، وأنَّه لا يعجزه شيء، ومن ذلك الإعادة بعد الموت. وإنّ جميع الممكنات بالنسبة إلى ذلك: ﴿وَلَـهُ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَى الرُّوم الآية ٢٧] ، أي أننى قدرة الله على السوية. أمّا قوله تبارك وتعالى في أجل عن أن تكون هذه صفتى. والثاني: أراد سورة الروم وهي موضع بحثنا: ﴿وَهُوَ ٱلَّذِي يَبْدَؤُا ٱلْخَلَقَ ثُمَّ يُعِيدُهُو ﴾ [الرُّوم الآية ٢٧] ، فقد ورد في سياق مجادلة كفار العرب الجاحدين للبعث بعد الموت، وتضمنت دليلاً عقلياً قاطعاً في إمكان البعث على أصولهم التي يتعارفون عليها، لأنّ فيكون أهونُ بمعنى هين، لأن ذلك مستعملٌ المعروف لدى البشر أنّ إعادة الشيء اسهل في اللغة (٣). من ابتدائه: فيكون المعنى: أي أنّ في نظركم • المطلب الثاني: قدرة الله على الخلق والإيجاد: الإعادة أهون من الإبداء؛ لأنّ من يفعل فعلاً إذا فعل بعد ذلك مثله يكون أهون عليه (١). ومن صفات الله سبحانه وتعالى: أنه هو (المبدئ المعيد)، فبدأ الله الخلق أحياء ثم يميتهم ثمّ القصتين في سورة مريم، ووصف خلقهم بالهين، يحييهم، فإنّ الله تعالى قد خلق الإنسان، ولم يكن شيئاً قبل الخلق، ، أفلا يعيده، وقد صار شىئاً(۲).

وللمفسرين في قوله تعالى: ﴿وَهُوَ أَهُوَنُ عَلَيْهِ ﴾ [الرُّوم الآية ٢٧] ، قولان معتبران، وهما:

الأول: أنه أراد وهو أهون عليه عندكم وفي

هناك ترابط قوي بين ولادة عيسى (عليه السلام)، وبين ولادة يحيى (عليه السلام)، وقد ذُكرت قال تعالى: ﴿قَالَ كَذَالِكَ قَالَ رَبُّكَ هُوَ عَلَىَّ هَيّنُ﴾ [مَزْيَم الآية ٩] ، فلمّا ذكر الله قصة ولادة يحيى (عليه السلام)، وأنها كانت من الآيات العجيبة، انتقل منها إلى ما هو أعجب منها، وهو ولادة عيسى (عليه السلام) تدريجاً من الأدنى إلى الأعلى، فولادة سيدنا يحيى (عليه السلام) كانت بإعجاز دون إعجاز ولادة سيدنا عيسي (عليه السلام)، فكأن الله سبحانه وتعالى هيَّأنا من معجزة إلى معجزة، وفيه إشارة إلى أنّه تعالى يخلق ما يشاء

تقديركم إذا كان ابتداء الشيء لا على مثال

فضرّب لهم المثلُ بما عندهم ثمّ قال عقيب

اهون على الخلق؛ لأنّه سبحانه وتعالى يقول

لهم: كونوا أحياء ناطقين فيكونون؛ وذلك أسهلُ

عليهم من كونهم نطفةً ثم علقةً ثمّ مضعةً ثم

طفلاً، والمعنى على هذا القول في أنه هينّ عليه،

في معجزة ولادة يحيى وعيسى (عليهم السلام).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الانتصار للقرآن: القاضي أبو بكر الباقلاني، محمد بن الطيب بن محمد المالكي (ت: ٤٠٣هـ)، (7/790).

<sup>(</sup>١) ينظر: مفاتيح الغيب (٩٧،٩٨/٢٥)، ونظم الدرر في تناسب الآيات والسور: إبراهيم بن عمر بن حسن البقاعي(ت: ٨٨٥هـ)، (٥/ ٦١٧) ، ولله الأسماء الحسني: عبد العزيز بن ناصر الجليل (٩٧/٢٥).

<sup>(</sup>٢) ينظر: التفسير الموضوعي للقرآن الكريم: أحمد بن عبد الله الزهراني (ص: ٦٢).

والقدرات الشائعة يعتبر من العجائب أو خوارق العظمي فإن الأمر هينّ؛ لأنّ الخلق والأمر والإرادة الإلهية فورية الأثر، لا يتأخر شيء عن منهما العبرة والمواعظ:

أولاً: بشارة نبي الله زكريا (عليه السلام)، بيحيي (عليه السلام).

تعد ولادة يحيى (عليه السلام)، دليل عظيم على قدرة الخالق الفائقة، وعلى كمال جوده الله. ووسيلة الخلق للصغير والكبير، وللحقير والجليل واحدة: كن؛ فيكون. فالله هو الذي جعل العاقر لا تلد، وجعل الشيخ الفاني لا ينسل، وهو قادر على إصلاح العاقر وإزالة سبب أهون في اعتبار الناس من إنشاء الحياة ابتداء. وإن كان كل شيء هينا على القدرة: إعادة أو إنشاء. فإنه سبحانه تعالى يسهل عليه كل شيء، سواء كان خلق الإنسان من العدم، أو من طريق إذ هما إيجاد بعد عدم، وهذا دليل على القدرة التوالد، قال تعالى: ﴿قَالَ كَذَٰلِكَ قَالَ رَبُّكَ هُوَ عَلَيَّ هَيِّنُ ﴾ [مَرْيَم الآية ١]. فعلى الأنسان أن يقوي حسن

(١) ينظر: نظم الدرر في تناسب الآيات والسور (٢٦/٤)، وتيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله السعدي(ت: ١٣٧٦هـ)، (٤٩١/١)

تارة بسبب قوة، وتارة بسبب ضعف، وتارة بلا الظن بالله لما هو متصف به تعالى من كمال سبب، وهذا بحسب توقعات البشر المعتادة القدرة والكرم، والجود والرأفة والرحمة(٢). فقد استجاب الله تعالى دعاء زكريا (عليه السلام) العادات والمعجزات، أما على قدرة الله تعالى الذي طلب من الله أن يرزقه غلاماً يرثه العلم والنبوة، فجاءته البشارة، بأنه سيولد لك غلام واسمه (يحيى)؛ فتعجب نبى الله زكريا (عليه مراد الله إذا شاء، حتى ولو كان المعتاد خلاف السلام)، من هذه البشارة حين أستجاب الله ذلك(١). وسأبين المعجزتين بإيجاز، لنستلهم دعائه، وفرح فرحا شديداً، سأل عن كيفية الولادة مع أن امرأته كانت عاقراً لم تلد من أوّل عمرها، مع كبرها وكبر زوجها، فقد انتهى سنه، وكبر ونحل عظمه، وفقد القدرة على جماع النساء. قال ابن عباس (رضى الله عنهما): (كان سنه مائة وسن زوجته تسعا وتسعين) (٣). فالأمر مستغرب ورحمته؛ وليس في الخلق هين وصعب على في العادة، وفي سنة الله في الخليقة، ولكن قدرة الله تعالى صالحة لإيجاد الأشياء بدون أسبابها فذلك هين عليه، ليس بأصعب من إيجاده قبل ولم يكن شيئا، قال تعالى: ﴿قَالَ كَنَالِكِ قَالَ رَبُّكِ هُوَ عَلَى ٓ هَيِّنُّ ﴾ [مَرْيَم الآية ٢١] ، أي إيجاد الغلام لك العقم، وتجديد قوة الإخصاب في الرجل. وهو هين على في حال كوني قد خلقتك قبل هذا الغلام ولم تكن أنت موجودا؛، فكما لا عجب من خلق الولد في الأحوال المألوفة كذلك لا عجب من خلق الولد في الأحوال النادرة

<sup>(</sup>٢) ينظر: في ظلال القرآن: سيد قطب إبراهيم حسين الشاربي (ت: ١٣٨٥هــ)، (٢٣٠٣/٤).

<sup>(</sup>٣) مفاتيح الغيب(١٨٢/٢٢)، و اللباب في علوم الكتاب: لأبي حفص عمر بن على ابن عادل الدمشقي الحنبلي(ت: ۰۸۸ هـ) (۱۳/۷۸۰).

طريق التوالد ولو مع وجود الكبر والعقم، سـواء في شأن القدرة الخالقة(١).

(عليها السلام)، وولاتها بعيسي (عليه السلام) يعتبر من أكبر الخوارق التي تنبئ عن أن الله قد خلق هذا الكون وأوجده بإرادة عظيمة، أخرى، أولها: الرطب الجني من النخل بهزه، فولادة عيسي (عليه السلام) بنفسها أمرٌ خارق للعادة، قال تعالى: ﴿قَالَتُ أَنَّىٰ يَكُونُ لِي غُلَامٌ حديث الحكماء، فكل هذه خوارق للأسباب وَلَمْ يَمْسَسْنِي بَشِرٌ وَلَمْ أَكُ بَغِيًّا ۞ قَالَ كَذَلِكِ قَالَ رَبُّكِ هُوَ عَلَيَّ هَيِّنُّ وَلِنَجْعَلَهُ ٓ ءَايَةَ لِّلنَّاسِ وَرَحْمَةَ مِّنَّا ۗ وَكَانَ أَمْرًا مَّقْضِيًّا ١٠٥ (مَرْيَم من الآية ١٠ الى الآية ١١) ، فهذا شيء، ومنها الأسباب والمسببات. تعالى الله الأمر الخارق الذي لا تتصور مريم وقوعه، هين على الله، فأمام هذه القدرة التي تقول للشيء كن • المطلب الثالث: خضوع كل ما في الكون لعزة فيكون، كل شيء هين، سواء جرت به الطريقة المعهودة أو جرت بغيره (٢). فهذه دلالة وعلامة جاء البيان من اللَّه تعالى لخضوع الناس جميعاً للناس على قدرة خالقهم وبارئهم الذي نوع في خلقهم فخلق آباهم آدم من غير ذكر ولا ٱللَّهَ يَسْجُدُ لَهُ مَن في ٱلسَّمَوَتِ وَمَن في ٱلْأَرْضِ أنثى، وخلق حواء من ذكر بلا أنثى، وخلق بقية

> (١) ينظر: تفسير القرآن العظيم: لأبي الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي (ت: ٧٧٤هـ)، (٢١٥/٥)، وتيسير الكريم الرحمن (١/ ٤٩٠)، والتحرير والتنوير: محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور التونسي (ت: ۱۳۹۳هـ)، (۲۲/۱۶).

الإلهية التي لا نظير لها، فإن الله تعالى يسهل الذرية من ذكر وأنشى؛ إلا عيسى فإنه أوجده عليه كل شيء، وأمر الخلق من العدم أو من من أنشى بلا ذكر فتمت القسمة الرباعية الدالة على كمال قدرته وعظيم سلطانه فلا إله غيره ولا رب سواه (٣). وأنّ الله سبحانه وتعالى أراد ثانياً: ولادة عيسى (عليه السلام): إنّ حمل مريم أن يجعل هذا الحادث الغريب علامةً للناس، وآية على وجوده سبحانه وتعالى وقدرته العظيمة، فمعجزة الإيجاد من غير أب، أُكدت بمعجزات ومناداته لها وهو في المهد، وحديثه في المهد والمسببات تدل على أنّ الإيجاد والتصوير والتربية كلها بإرادة الله العليم الحكيم خالق كل علوًا كبيرًا(٤).

# الله (سبحانه وتعالى)

والكون كله لإرادته، بقوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ وَٱلنُّجُومُ وَٱلْجِبَالُ وَٱلشَّجَرُ وَٱلدَّوَآبُّ وَكَثِيرٌ مِّنَ ٱلنَّاسِ وَكَثِيرٌ حَقَّ عَلَيْهِ ٱلْعَذَابُ وَمَن يُهِنِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ و مِن مُّكُر مِرَّ إِنَّ ٱللَّهَ يَفْعَلُ مَا يَشَآءُ ١ (١٤ الخيج الآية ١٨]. فإنّه سبحانه وتعالى، المستحق للعبادة وحده لا شريك له، فكل ما في الكون يسجد لعظمته، وكل ما في الكون يسجد لله

<sup>(</sup>٢) ينظر: في ظلال القرآن (٦/٤)، والمعجزة الكبرى القرآن: محمد بن أحمد بن مصطفى بن أحمد المعروف بأبي زهرة (ت: ١٣٩٤هـ)، (ص: ٢٩٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير القرآن العظيم (٥/٠٢).

<sup>(</sup>٤) ينظر: المعجزة الكبرى القرآن(ص: ٢٩٤).

طوعــاً وكرهاً، وســجود كل شيء بما يختص به (سبحانه وتعالى)، فيسجد له من في السموات: وهـو الملائكة، ومـن في الأرض وهـم الإنس والجن، والشمس والقمر والنجوم من العوالم العلوية، والشجر والدوابّ من العالم السفلي، وكثير من الناس حقّ له الثواب فيسجد لله طوعا متعبداً مختاراً لذلك ، وكثير حق عليه العقاب، ممن امتنع واستكبر وأبي، وقد نص الله سبحانه وتعالى على الشمس والقمر والنجوم وما بعدها بالذكر هنا؛ لأنّها قد عُبدت من دون الله؛ فأبان تعالى أنّها كذلك تسجد لخالقها، وأنّها مربوبة مسخرة منقادة لله تعالى (١).

﴿ وَمَن يُهِنِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ و مِن مُّكْرِمٍ ﴾ [الحَج الآية ١٨] أي من اهانه الله بالشقاء والكفر لسوء استعداده للإيمان؛ فلا يقدر أحد على دفع الهوان عنه ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ ١٩ ۞ ﴿ الحَج الآية ١٨] أي يعذب ويرحم، ويرفع ويخفض، ويُغنى ويُفقر، ويعز ويذل، ولا اعتراض لأحد عليه سبحانه. فإنّ الله سبحانه وتعالى يفعل في عباده ما يشاء لحكمه(٢).

(١) ينظر: تفسير القرآن العظيم (٤٠٣/٥)، وروح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني: شهاب الدين محمود بن عبد الله الحسيني الألوسي (ت: ١٢٧٠هـ)، (170/9)

(٢) ينظر: بحر العلوم: لأبي الليث نصر بن محمد السمرقندي (ت: ٣٧٣هـ)، (٤٥٣/٢)، والجامع لأحكام القرآن(۲۲/۱۲).

# المبحث الثاني

# صور الهوان والمهانة في آيات ومشاهد القيامة، والقصة القرآنية

#### وفيه مطلبان:

• المطلب الأول: صور الهوان والمهانة في آيات ومشاهد القيامة

يوبخ الله الكفاريوم القيامة على سوء صنيعهم في الدنيا، فتتلقاهم الملائكة بالتعذيب والتأنيب والوعيد وهم يستلون أرواحهم، قال تعالى : ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ قَالَ أُوحِيَ إِلَيَّ وَلَمْ يُوحَ إِلَيْهِ شَيْءٌ وَمَن قَالَ سَاأُنزِلُ مِثْلَ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ وَلَوْ تَرَى إِذِ ٱلظَّلِلِمُونَ في غَمَرَتِ ٱلْمَوْتِ وَٱلْمَكَيِكَةُ بَاسِطُوٓاْ أَيْدِيهِمْ أَخْرِجُوٓاْ أَنفُسَكُمُ ٱلْيُوْمَ تُجْزَوْنَ عَذَابَ ٱلْهُونِ بِمَا كُنتُمْ تَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ غَيْرَ ٱلْحَقّ وَكُنتُمْ عَنْ ءَايَتِهِ، تَسْتَكْبِرُونَ ١٠ الأَنْعَام الآية ١٩٦]. فيا له من مشهد كئيب مكروب رعيب من الإهانة والإكرام، لا رادّ لقضائه، ولا معقّب يجلله الخزى والهوان ويصاحبه التنديد والتأنيب؛ وهذا كله عندما يكون الشخص في أضعف الحالات وهو في سكرات الموت، والملائكة تبسط أيديها بالعذاب، وتطلب من أرواحهم الخروج! فجزاء الاستكبار على الله العذاب المهين، وجزاء الكذب على الله هذا التأنيب الفاضح (٣). وفي هذا العرض يظهر

<sup>(</sup>٣) ينظر: في ظلال القرآن(١١٤٩/٢).

المصير الذي يسير إليه كل ظالم، حين تنتهى أيامه القليلة في الدنيا، وإذ هو على مشارف الحياة الآخرة، وملائكة الجبار (جل جلاله) يمدّون أيديهم لانتزاع ثـوب الحياة الذي يرتديه الجسد، هذا الجسد الذي كان يمشى في الأرض فخـورا ومختـالاً ومتكبراً، يحسـب أن ماله وما يملك سوف يخلده، وما هي إلا لحظات، يعالج فيها سكرات الموت، حتى يكون جسد هامد، يصبح سوأة بعد ساعات، ويجب أن يُخفى بما عملتم فلقد أذهبتم طيباتكم في حياتكم ويُوارى به عن الأنظار، ويُغيّب في التراب وليس هذا فحسب، بل إن ذلك هو بدء لحياة أخرى غير الحياة التي كان فيها، فإنّه سوف يبعث من جديد، ليلقى في جهنم وبئس المصير، وليكون وقودا لجحيمها المستعر. قال عكرمة وقتادة: نزلت هذه الآية في مسيلمة الكذاب، صاحب اليمامة، فإنه كان يدعى النبوة والرسالة من عند الله على سبيل الكذب والافتراء(١).

ثم بعد ذلك ننتقل إلى صورة ثانية من صور آدميتكم، وتذهب كرامتكم، إذ كنتم بلا عقل، المهانة للكفار وهم في النار، وكيف تكلمهم الملائكة، وتوبخهم على سوء صنيعهم في الدنيا: قال تعالى: ﴿ وَيَـوْمَ يُعْرَضُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ عَلَى ٱلنَّارِ أَذْهَبْتُمْ طَيِّبَتِكُمْ فِي حَيَاتِكُمُ ٱلدُّنْيَا وَٱسۡـتَمۡتَعۡتُم بِهَا فَٱلۡیـوۡمَ تُجۡزَوۡنَ عَـذَابَ ٱلۡهُونِ بِمَا كُنتُمْ تَسۡـتَكۡبِرُونَ فِي ٱلۡأَرْضِ بِغَيۡرِ ٱلۡحِقِّ وَبِمَا كُنتُمُ

> (١) ينظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز: لأبي محمد عبد الحق بن غالب بن عطية الأندلسي (ت: ٤٢هـ)، (٣٢٢/٢)، والتفسير القرآني للقرآن: عبد الكريم يونس الخطيب(ت: ١٣٩٠هـ)، (٢٤٠/٤).

تَفْسُ قُونَ ﴿ ﴾ [الأَحْقَاف الآية ٢٠] . وهو عرض لمشهد من مشاهد يوم القيامة، يرى فيه الكافرون انفسهم وقد وقفوا على الحساب، والمساءلة، على ما كان منهم في الحياة الدنيا، من بغي وظلم، واستكبار في الأرض بغير الحق. إن الكافرين والضالمين، إذ يعرضون على النار في هذا اليوم العظيم، ويساقون فيه إلى العذاب الأليم ، فيقال لهم وهم على شفيرها: هـذا جزاؤكم، الدنيا، واستمتعتم بها، ولم تدخروا منها شيئا لهذا اليوم، فلقد كانت معكم عقول تفكرون بها، وآذان تسمعون بها، وأعين تبصرون بها، فما استعملتم منها شيئا في سبيل التعرف على الله (سبحانه وتعالى)، والاهتداء إليه، بل صرفتم هذا كله إلى الكفر والضلال. ﴿فَٱلْيَوْمَ تَجُزَوْنَ عَذَابَ ٱلْهُونِ ﴾ [الأَحْقَاف الآية ٢٠] فلا يكون لكم إلا الهوان والإذلال؛ لأنَّه هـذا اليوم هو الـذي تهدر فيه ولا سمع، ولا بصر! فالطيبات التي أذهبتموها في حياتكم الدنيا، هي تلك القوى التي أودعها الله سبحانه وتعالى فيكم، من عقل، وسمع، وبصر، ونحوها مما يكون به الإنسان إنسانا، والتي يكشف بها مواقع الهدى والخير.. وقد عطل الكافرون هذه القوى، وأفسدوها حين صرفوها في وجوه الفساد، وفي اصطياد اللذات وجلب الشهوات<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المعجزة الكبرى القرآن: (١/٥٨/١).

القرآنية.

إنّ القصص ترد في القرآن الكريم في مواضع عديدة ومناسبات كثيرة، وهذه المناسبات التي تساق القصص القرآنية لها، هي التي تحدد سياق القصة، والحلقة التي تعرض منها، والطريقة التي تأتى عليه؛ وبذلك تؤدي دورها الموضوعي، وتحقق غايتها، وتلقى إيقاعها، وإنّ الغرض من ذكر القصة في القرآن، ليس للتسلية والاستمتاع وقضاء الوقت الشيق ؛ وإنمّا الغرض الأساسي والحقيقي هو للتنبيه والإشارة لمسائلة مهمة وخطيرة تهدف القصة إلى ايصالها للقارئ والسامع، ومن ذلك مثلاً التركيز على شناعة الشرك والمعاصى، وعدم امتثال الأوامر، ومعاقبة الله سبحانه وتعالى عليها، والإيمان بنصر الله تعالى وتأييده، وظهور ألطاف وأفضاله في حق عباده المخلصين، والتذكير بالموت وما بعده أو التذكير بالآخرة، وما إلى ذلك من الأغراض(١)، وقد ذكرت القصة القرآنية في موضوع بحثنا في ثلاثة مواضع:

أولاً: قصة قبيلة ثمود، قوم نبي الله صالح (عليه السلام).

فحال قبيلة ثمود وما نزل بهم من عذاب، كان بسبب اختيارهم الضَّلالَة عَلَى الْهدى، قال تعالى: ﴿ وَأَمَّا ثَمُ ودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فَٱسۡ تَحَبُّواْ ٱلْعَمَى

(١) الفوز الكبير في أصول التفسير: الإمام أحمد بن عبد الرحيم المعروف بد «ولي الله الدهلوي» (ت:۲۷۱هـ)، (ص:۷۷).

 المطلب الثاني: صور الهوان والمهانة في القصة عَلَى ٱلْهُدَىٰ فَأَخَذَتُهُمْ صَاعِقَةُ ٱلْعَذَابِ ٱلْهُونِ بِمَا كَانُـواْ يَكْسِبُونَ ٧٠﴾ [فُصِّلَت الآية ١٧] وثمود هم القبيلة المعروفة الذين سكنوا الحجر وحواليه، الذين أرسل الله إليهم نبيه صالح (عليه السلام)، يدعوهم إلى توحيد ربهم، وينهاهم عن الشرك، وآتاهم الله الناقة، آية عظيمة، التي أخرجها الله لهم بدعاء صالح (عليه السلام)، من صخرة صماء فكانت تسرح في بلادهم لها شرب ولهم شرب يوم معلوم، يشربون لبنها يومًا ويشربون من الماء يومًا، وليسوا ينفقون عليها، بل تأكل من أرض الله(٢). ﴿فَأَخَذَتُهُمْ صَاعِقَةُ ٱلْعَذَابِ ٱلْهُونِ ﴾ الْفَصِّلَت الآية ١٧] أي: داهية العذاب الذي يهين صاحبه ويخزيه، وهي الصيحة والرجفة والذل والنكالز والهُون: أي المهين، وصف به للمبالغة في العذاب والإهانة، ﴿بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ١٠٠٠ النُّصِلَت الآية ١٧] أي: بكسبهم الخبيث من الشرك والمعاصى، فقد كذّبوا صالح وعقروا الناقة (٣). ثانياً: قصة موت نبى الله سليمان (عليه السلام). أنّ قصة نبى الله سليمان (عليه السلام)، وتسخير الريح لـه، وتحكّمه بالشياطين والجن وما إلى ذلك، مما تتكاثر حولها الروايات والتصورات والأقاويل، ومعظمها مستمد من الإسرائيليات

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير القرآن العظيم(٥٤٥/٤)، وروح المعاني (۲۱/۱۲)،

<sup>(</sup>٣) ينظر: البحر المديد في تفسير القرآن المجيد: لأبي العباس أحمد بن محمد بن عجيبة الصوفي (ت: ١٢٢٤هـ)، (١٦٨/٥)، وفتح القدير: محمد بن علي الشوكاني (ت: ٠٥٢١ه\_)،(٤/٢٨٥).

التيه، فإننا نقف عند حدود النصوص القرآنية، فالابتعاد من الخوض في تلك الروايات أولى، والاكتفاء بالنص القرآني أسلم، مع الوقوف به عند ظاهر اللفظ لا نتعداه(١). قال تعالى عن موت عَلَيْهِ ٱلْمَــوْتَ مَا دَلَّهُمْ عَلَىٰ مَوْتِــهِ ۚ إِلَّا دَآبَّةُ ٱلْأَرْضِ تَأْكُلُ مِنسَـأَتَهُ ۗ فَلَمَّا خَرَّ تَبَيَّنَتِ ٱلْجِنُّ أَن لَّو كَانُواْ يَعْلَمُونَ ٱلْغَيْبَ مَا لَبِثُواْ فِي ٱلْعَذَابِ ٱلْمُهِينِ ﴿ اللَّهِ اسْبَا الآية ١٤]. لمّا بين الله (عز وجل) عظمة سليمان وتسخير الريح والشياطين والجن له، فكان ربما استبعد موت من هو على هذه الصفة والحال من ضخامة الملك وسعة الحال ونفوذ الأمر وكثرة الجنود، فأشار الله (عز وجل) إلى سهولته بقرب زمنه وسرعة إيقاعه فنبّه الخلق على أن الموت لا في زمان النبي في العذاب المهين)(٤) . بد منه، ولو نجا منه أحد لكان نبي الله سليمان (عليه السلام) أولى بالنجاة منه، وفي طريقة موته عبرة لمن أعتبر، فقد كان نبى الله سليمان (عليه السلام) يقف في عبادة الله (عز وجل) ليلة كاملة وكان له عصا يتكئ عليها واقفاً بين يدي ربه، ثمّ في وقت من الأوقات التي كان يصلي فيها، جنوده أنّه في العبادة وبقى كذلك أياماً وتمادى شهوراً، ثمّ أراد الله إظهار الأمر لهم، فقدر أن أكلت دابة الأرض عصاه، قيل إنها الأرضة،

(١) ينظر: في ظلال القرآن(١/٤ ٢٣٩).

والتخيلات والأوهام؛ ولكي لا نضل في هذا التي تتغذى بالأخشاب فوقع وعلم حاله(٢)، قال تعالى: ﴿فَلَمَّا خَرَّ تَبَيَّنَتِ ٱلْجُنُّ أَن لَّوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ٱلْغَيْبَ مَا لَبِثُواْ فِي ٱلْعَذَابِ ٱلْمُهِينِ ﴿ لَهُ اللَّهِ ١١٤ اللَّهِ ١١٤ كانت الجن تعلم ما لا يعلمه الإنسان فظن أن ذلك القدر هو علم الغيب وليس كذلك، فالجن نبي الله سليمان (عليه السلام): ﴿ فَلَمَّا قَضَيْنَا لَم تعلم إلا الأشياء الظاهرة وإن كانت خفية بالنسبة إلى الإنسان، فتبين لهم الأمر بأنّهم لا يعلمون الغيب إذ لو كانوا يعلمونه لما بقوا في الأعمال الشاقة ظانين أن سليمان حي، فكيف وهو تحت سمعهم وبصرهم ولم يعلم به(٣). يقول الإمام الرازي: (وقوله: ﴿مَا لَبِثُواْ فِي ٱلْعَذَابِ ٱلْمُهِينِ ١٤ ﴿ إِسْبَالاَية ١٤] دليل على أن المؤمنين من الجن لم يكونوا في التسخير والخدمة عند نبي الله سليمان (عليه السلام)، لأن المؤمن لا يكون

ولنا في هذه الآية الكريمة موعظة وعبرة عظيمة فقد كشفت لنا حقيقة الجن، وتصححت تلك الصّور المشوهة الغامضة التي وقعت في أوهام كثير من الناس، بنسب الخوارق إليهم، وأنّهم ويوما تاماً بدون انقطاع، وأحيانا أكثر من ذلك، يقدرون على فعل كل شيء، ولديهم قدرة مطلقة، وأنَّهم يعلمون الغيب، ولهذا يلجأ كثير من الناس إلى محاولة الاتصال بالجن، كما كان واقفاً على عادته في عبادته إذ توفي، فظن يفعل العرافون والسحرة وغيرهم، ففي هذه خير

<sup>(</sup>٢) ينظر: مفاتيح الغيب (٢٠٠/٢٥)، ونظم الدرر (٦٦٤/١). (٣) ينظر: تفسير القرآن العظيم (١/٦)، واللباب في علوم الكتاب(٢١/١٦).

<sup>(</sup>٤) مفاتيح الغيب(٢٠٠/٢٥).

دليل وبرهان وعظة(١).

ثالثاً: قصة حادثة الإفك.

إنّ حادثة الإفك قد كلفت أطهر النفوس في تاريخ البشرية كلها آلاماً شديدة لا تطاق وكلف الأمة الإسلامية كلها تجربة من أشق التجارب، فقد علَّق قلب نبينا ﷺ، وقلب زوجه أمَّنا عائشة (رضى الله عنها) التي يحبها، وقلب خليله أبي بكر الصديق (رضى الله عنه)، وقلب الصحابي الجليل صفوان بن المعطل (رضي الله عنه) شهراً كاملاً علقها بحبال الشك والقلق والألم الذي لا يطاق، حتى جاءت البراءة من السماء، فنزل قرآناً يتلى إلى قيام الساعة في براءة "أمّنا عائشة (رضى الله عنها)(٢). قال تعالى: ﴿وَلُولًا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ، فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ لَمَسَّكُمْ فِي مَا أَفَضْتُمْ فِيهِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ۞ إِذْ تَلَقَّوْنَهُ و بِأَلْسِنَتِكُمْ وَتَقُولُونَ بِأَفْوَاهِكُم مَّا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِلْمٌ وَتَحْسَبُونَهُ وهَيِّنَا وَهُ وَعِندَ ٱللَّهِ عَظِيمٌ ١٤ [التُّور من الآية ١٤ الى الآية ١٥]. أي: فلو لا فضل الله عليكم لمسكم العذاب الأليم حين تلقفتم بألسنتكم حديث الإفك، وسؤال بعضكم عنه، وإكثار الكلام فيه، وقولكم ما لا تعلمون، وظنكم ذلك أنّه أمر يسير وسهل، وهو في حكم تضمنت هذه الآيات في بدايتها وخاتمتها بيان الله عظيم الخطر، ومن الكبائر، وهذا كله زجرٌ وعتاب على من تناقل الأخبار، وأفاض في الحديث. فهذه الآيات الكريمة التي جاءت في

سورة النور، نزلت في قصة الإفك المشهورة الثابتة في الصحاح والسنن والمسانيد (٣).

وحاصلها أن النبي عَيَالِيَّه، في بعض غزواته، ومعه زوجه السيدة عائشة الصديقة (رضى الله عنها)، فانقطع عقدها فانحبست في طلبه ورحّلوا جملها وهودجها، فلم يفقدوها، وعلمت أنّهم إذا فقدوها، رجعوا إليها، وكان الصحابي الجليل صفوان بن المعطل السلمي (رضي الله عنه)، من وراء الجيش في أخريات القوم، فرأى السيدة عائشة (رضى الله عنها) فعرفها، فأناخ راحلته، فركبتها من دون أن يكلمها أو تكلمه، ثمّ جاء يقود بها حتى نزل الجيش، فلمّا رأى بعض المنافقين الذين في صحبة النبي عليه، في ذلك السفر مجيء صفوان بها في هذه الحال، أشاعوا ما أشاعوا، ووشى الخبر، وتلقفته الألسن، حتى اغتر بذلك بعض الصحابة، وصاروا يتناقلون هذا الحديث، وانحبس الوحى مدة طويلة عن رسول الله ﷺ، وبلغ الخبر السيدة عائشة (رضى الله عنها) بعد ذلك بمدة، فحزنت حزناً بليغاً، فأنزل الله تعالى براءتها في هذه الآيات، ووعظ الله المؤمنين، وأعظم عليه ذلك الأمر. لقد

<sup>(</sup>٣) حادثة الافك قد ذكرت في الصحيحين وغيرها من كتب الحديث، ولم أذكر الحديث هنا لطوله فقد روته السيدة عائشة بجميع تفاصيل القصة، ينظر: الجامع الصحيح: محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة البخاري(ت: ٥٦ هـ)، كتاب بدئ الوحى، باب حديث الإفك، رقم (١٤١٤)، (٥/٨٤١).

<sup>(</sup>١) ينظر: التفسير القرآني للقرآن(٧٩٢/١١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: في ظلال القرآن (٤/ ٢٤٩٨)

سبق الرحمة الإلهية، وإسباغ الفضل الإلهي على الفئة التي تورطت في ترداد الأخبار الملفقة، وتوبة الله عليهم، وما بين البداية والنهاية لوم وتقريع، وعتاب وتوبيخ، وأنّ مجرد التحدث في عرض أم المؤمنين عائشة (رضى الله عنها) إيـذاء كبير للنبي وزوجـه ولآل أبي بكر. فيكون الخوض في مثل هذا ممنوعا(١).

أن المتأمل للنص القرآني وقد عبر عن تهاون وفيه مطلبان: الناس في تناقل اعراض الآخرين والنيل منهم المطلب الأوّل: أهل الطاعة والايمان بقوله تعالى: ﴿وَتَحُسَبُونَهُ وهَيِّنَا وَهُ وَعِندَ ٱللَّهِ أَنَّزِل القرآن الكريم على حضرة النبي عَظَيَّه، ليكون طريق النجاة ويحذرها من مسالك الشيطان .

> \* ※ \*

(١) ينظر: أحكام القرآن: : لأبي عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر القرطبي (ت: ٦٧١ هـ)، (٣٥٩/٣)، وتفسير القرآن العظيم (٢٠/٦)، وتيسير الكريم الرحمن (ص:٥٦٣)، والتفسير الوسيط، للزحيلي(١٧٣٩/٢).

#### المبحث الثالث

# صور الهوان والمهانة بين أهل الطاعة والإيمان وأهل الكفر والعصيان

عَظِيمٌ ١٥ ﴾ النُّور الآية ١٥] ، فأن الله سبحانه وتعالى نبراساً لنا، ومنهج حياة للبشرية، ولنصل به يحاسب على الكلمة أشد الحساب فرب كلمة إلى رضا الله سبحانه وتعالى، ونكون من اهل أودت بصاحبها الى الهللاك، ورب كلمة أودت الطاعة والإيمان. وقد ذكر الله لنا في هذه بأسرة إلى الفرقة، ورب كلمّة سفكت دماً، فكان الآيات الكريمة صفات عباد الرحمن، التي من رحمة الله تعالى لهذه الأمة أن يرسم لها يجب ان يتحلى بها العبد المسلم؛ ليفوز برضا الله (سبحانه وتعالى)، وسعادة الدارين، وقد وصف الله سبحانه وتعالى عباد الرحمن في هذه الآيات بإحدى عشرة صفة حميدة وهي: (التواضع، والحلم، والتهجد، والخوف، وترك الإسراف والإقتار، والنزاهة عن الشرك، والبعد عن الزني والقتل، والتوبة وتجنب الكذب، والعفو عن المسيء، وقبول المواعظ، والابتهال إلى الله)(٢)، وسوف أدرس هنا صفة واحدة، وهي موضوع بحثي (هوناً) صفة التواضع التي وردت بآية واحدة، بقوله تعالى: ﴿وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَنَ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنَا ﴾ [الفُرْقان الآية ٦٣].

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن(٨٢/١٣).

الآية ٣٦٠] جاءت للتشريف، أي أنّ الله شرّف عباده المؤمنين بأن نسبهم إليه، فهم العباد الذين يحبهم الله وهم جديرون بالانتساب إليه ، فما فأتموا))(٣)، أحسنها من إضافة من محبِّ لمحبوب، وإذا تأملْتَ وصف العبودية في القرآن لا تجدها إلاًّ لمَنْ يتصف بالطاعة، وصفة عباد الرحمن أنّهم إذا مشوا، يمشون هوناً، والهون الرفق واللين، فكانت مشيتهم بغير فخر ولا خيلاء ، ولا تبختر بل بتواضع ، ولين وسكينة ، ووقار وطمأنينة ، وحسن خلق ، وبشر وجه(١).

> وليس المراد أنهم يمشون كالمرضى تصنعاً ورياء، كما نرى من البعض اليوم، فقد كان سيدنا رسول الله عليه ، إذا مشى كأنمّا ينحط من صبب، وكأنما الأرض تطوى له، وقد كره العلماء، المشي بضعف بدون سبب؛ حتى روي عن عمر (رضى الله عنه)، أنّه رأى شاباً جلداً يمشي رويداً، فقال: ما بالك! أأنت مريض؟ قال: لا يا أمير المؤمنين، فعلاه بالدرة وأمره أن يمشي بقوة(٢).

فالإضافة بقوله: ﴿وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَنِ ﴾ [الفُزقان

(١) ينظر: تفسير السلمى: محمد بن الحسين بن محمد النيسابوري، أبو عبد الرحمن السلمي (ت: ١٢ ٤هـ)، (٦٦/٢)، ومدارك التنزيل وحقائق التأويل: أبو البركات عبد الله بن أحمد بن محمود حافظ الدين النسفي (ت: ٠ ١ ٧ه\_)، (٢/٧٤٥).

وكما قال حبيبنا رسول الله عليه: ((إذا أتيتم الصلاة فلا وأنتم تسعون وأتوها تأتوها وعليكم السكينة فما أدركتم منها فصلوا وما فاتكم

وإذا انتقلنا الى سورة النساء لوجدنا صفة ثانية يتميز بها عباد الرحمن التي ذكرت في آيات الهوان والمهانة فهي، تمسكهم بالصلاة وعدم تركها حتى وهم في اشد الحالات من الخوف والقتال ؟ امتثالا لإمر الله (عز وجل)، وأمر رسوله) عَلَيْكِ: قال تعالى: ﴿ وَإِذَا كُنتَ فِيهِمُ فَأَقَمْتَ لَهُمُ ٱلصَّلَوْةَ فَلْتَقُمْ طَآبِفَتُهُ مِّنْهُم مَّعَكَ وَلْيَأْخُذُوٓا أَسْلِحَتَهُم ۗ فَإِذَا سَجَدُواْ فَلْيَكُونُواْ مِن وَرَآبِكُمْ وَلْتَأْتِ طَآبِفَةٌ أُخْرَىٰ لَمْ يُصَلُّواْ فَلْيُصَلُّواْ مَعَكَ وَلْيَأْخُذُواْ حِذْرَهُمْ وَأَسْلِحَتَهُمُّ وَدَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْ تَغْفُلُونَ عَنْ أَسْلِحَتِكُمْ وَأَمْتِعَتِكُمْ فَيَمِيلُونَ عَلَيْكُم مَّيْلَةً وَاحِدَةً وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُم إِن كَانَ بِكُمْ أَذَى مِّن مَّطْرِ أَوْ كُنتُم مَّرْضَ أَن تَضَعُ وَا أَسْلِحَتَكُم ۗ وَخُذُوا حِنْدَرُكُم ۗ إِنَّ ٱللَّهَ أَعَدَّ لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُهينًا ١٠٠ [النِّسَاء الآية ١٠٠]. وهذه الآية الشريفة لها سبب نزول وهو: أن المشركين لما رأوا الرسول عَيَالَةٍ، وأصحابه قد صلّوا الظهر، ندموا إذْ تركوهم ولم يكبوا عليهم، فقال بعضهم لبعض: دعوهم فإن لهم صلاة هي أحب إليهم من آبائهم وأبنائهم، يعنون العصر، فإذا قاموا

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير القرآن العظيم (١٢١/٦)، والأساس في التفسير سعيد حوّى (ت: ٩٠٤هـ) (٣٨٧٨/٧).

<sup>(</sup>٣) المسند الصحيح المختصر: مسلم بن الحجاج أبو الحسن القشيري النيسابوري (ت: ٢٦١هـ)، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب استحباب إتيان الصلاة بوقار وسكينة، والنهي عن إتيانها سعيا، (٢١/١)، رقم (٢٠٢).

جبريل بهذه الآية<sup>(١)</sup>.

وللأمام الرازي التفاتة جميلة لختم هذه الآية الآيات الواردة في هذه المطلب. بقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ أَعَدَّ لِلْكَافِرِينَ عَذَابَا مُّهِينًا النموذج الأوّل: إمهال الله للكافر ؛ ليزداد إثماً: 🖼﴾ [النِّسَاء الآية ١٠٠] وهي أن في ذلك ســؤال، وهو أنَّه كيف طابق الأمر بالحذر، مع قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ أَعَـدَّ لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُّهِينًا ١٠ اللِّهَ اللِّهَا اللَّهُ [النِّسَاء الآية ١٠٠] ، والجواب: أنّه تعالى لمّا أمر بالحذر عن العدو أوهم ذلك قوة العدو وشدته، فأزال الله تعالى هذا الوهم بأن أخبر أنّه يهينهم ويخذلهم ولا ينصرهم أبدا ؛ حتى يقوي قلوب المسلمين ويعلموا أنّ الأمر بالحذر ليس لما لهم من القوة والهيبة، وإنمّا هو لأجل أن يحصل الخوف في قلب المؤمنين، فحينت يكونون متضرعين إلى بل هو استدراج له (٣). الله تعالى في أن يمدهم بالنصر والتوفيق (٢).

> • المطلب الثاني: أهل الكفر والمعاصى بعد تقرير صفات المؤمنين الذين ادخر الله لهم عنده ما هو خير وأبقى في المطلب السابق،

فشدوا عليهم، فلما قاموا إلى صلاة العصر، نزل نعرض في الصفحة المُقابلة صورة أهل الكفر والعصيان، وما ينتظرهم من ذل وخسران، وهكذا فلو تأملنا قول المشركين (دعوهم فإن لهم صلاة الشأن في الأسلوب القرآني يذكر المتقابلات هي أحب إليهم من آبائهم وأبنائهم)، وخير والأضداد، للعبرة والعظة، وبيان الفروق، الشهادة ما شهد بها الأعداء، فهذا إن دل على الاختيار الإنسان ما فيه المصلحة، وهنا يتجلى شيء، فهو يدل على عظم الصلاة في نفوس الفرق الواضح بين أفعال المشركين الخبيثة وما المؤمنين، فهي ألذ وأمتع لحظات المؤمن، يستحقونه من العذاب، وبين أفعال المؤمنين مع خالقه، فهو حين يناجى ربه في الصلاة، الحميدة وما يلاقونه من ثواب، وسوف أختار يجد الراحة والطمأنينة والأنس بالله عز وجل، نموذجين فقط؛ لأهل الكفر والعصيان، لكثرة

قال تعالى: ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوۤاْ أَنَّمَا نُمْلِ لَهُمْ خَيْرٌ لِأَنفُسِهِمْ إِنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ لِيَزْدَادُوٓا إِثْمَا ۖ وَلَهُمْ عَذَابٌ مُّهِينٌ ﴿ إِلَّا عِمْرَانِ الآية ١٧٨] . أي: لا يحسب الكفار أنّ إمهالهم وإطالة عمرهم، والتوسعة عليهم، وعدم التضييق هو من باب الخير لهم بل على العكس، قال: ﴿إِنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ لِيَزْدَادُوٓاْ إِثْمَا ۗ الله عِسْرَان الآية ١٧٨] . أي: ليزدادوا خطايا فيزدادوا عذابا. وَلَهُمْ عَذَابٌ مذل ومخزي، فالإملاء الذي يعقبه عذاب وإذلال، ليس خيراً لصاحبه،

وهـذا الكلام مع الكافرين فيه تكدير لهم، وقطع للذاتهم التي يجدونها بين أيديهم من أموال وبنين، وأن هذا الذي هم فيه، إنمّا هو أشبه بما يقـدّم للبهائم من طعام، لـكي تكبر، ويكثر

(987/7)

<sup>(</sup>١) ينظر: أسباب نزول القرآن: لأبي الحسن على بن أحمد بن محمد الواحدي (ت: ۲۸ هـ)، (ص: ۱۸۰).

<sup>(</sup>٢) ينظر: مفاتيح الغيب (٢٠٧/١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير المراغي (١٤٠/٤)، والأساس في التفسير

إلى ذلكُ بقولُه: ﴿وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يَتَمَتَّعُونَ رسوله، متروكين لا يأخذهم العذاب، ممتعين في وَيَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ ٱلْأَنْعَمُ وَٱلنَّارُ مَثُوَّى لَّهُمْ ظاهر الأمر، مما يوقع الفتنة في ضعاف الإيمان؛ الله سبحانه وتعالى إنمّا أملى أُعُمَّدالآية ١٢]، فإنّ الله سبحانه وتعالى إنمّا أملى لأعدائه من الكافرين، والمشركين، والمنافقين، أنّهم كانوا يستحقون أن يخرجهم الله من غمرة ومدهم بنعمه وأفضاله، ليقيم الحجة عليهم، النعمة، بالابتلاء الذي يوقظ المبتلى لفعل ذلك، ولتحسب عليهم هذه النعم، التي كان من حقها لكنه سبحانه لا يريد بهم خيراً، وهم قد اشتروا الشكر للمنعم بها، فاتخذوها أدوات لحرب الله الكفر بالإيمان، وسارعوا في الكفر، فلم يعودوا ورسوله ، فكانت عليهم بلاءاً ووبالاً، قال تعالى: يستحقون أن يوقظهم الله من هذه الغمرة، غمرة ﴿ أَيَحُسَبُونَ أَنَّمَا نُمِدُّهُم بِهِ عِن مَّالٍ وَبَنِينَ ۞ النعمة والسلطان بالابتلاء؛ لأن الابتلاء من الله نُسَارِعُ لَهُمْ فِي ٱلْخُيَرَاتِّ بَلِ لَّا يَشْعُرُونَ ١٩٠٠ النُؤْمِنُون من الآية ٥٥ الى الآية ٥٦] . وإنما قصد بهذا العرض لأحوال الكافرين، العبرة والموعظة للمؤمنين، لكي يثبت إيمانهم، وتقوّى صلتهم بخالقهم، الله على أوليائه المؤمنين كبير، ثمّ يكون مصير ويزيدون في حمدهم له، أن هداهم إلى الإيمان، وسلك بهم مسالك المؤمنين. أمَّا الكافرون فقد يستمعون إلى آيات الله تلك، التي تعرض الكفر هي المقابل لما هم فيه من مقام ومكانة ونعماء والظلم في هذا العرض المخيف، ويرون منها في الدنيا(٢). نفس المصير الذي ينتظرهم، فيرجعون إلى ذاتهم، ويعدل عن موقفهم، ويصالحون ربّهم بالإيمان به، والموالاة لأوليائه(١).

ولو وقفنا قليلاً امام قوله تعالى: ﴿وَلَا يَحُسَبَنَّ للعبد على رضا اللَّه ؛ لأنّ ذلك لا قيمة له عند ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓاْ أَنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ خَيْرٌ لِّأَنفُسِهِمَّ إِنَّمَا اللَّه (عز وجل)، ولا الفقر وقلة المال يُعَد دليلاً نُمُلي لَهُمْ لِيَزْدَادُوٓاْ إِثْمَا ﴾ [آل عِنْ رَان الآية ١٧٨]. لوجدنا على سخط اللَّه تعالى على العبد؛ فلذلك وَبّخَ تحيك في بعض الصدور، وشبهة تجول في وفرط تماديه واهتمامه في إصلاح المعاش

لحمها، ثم تذبح!، كما يشير الله سبحانه وتعالى بعض القلوب، وهي ترى أعداء الله وأعداء والجواب هـو أنّ الله سبحانه وتعالى، لو علم نعمة لا تصيب إلا من يريد الله له الخير، فإذا أصابت المؤمنين، فإنمّا تصيبهم لخير يريده الله لهم، فالحكمة المغيبة والتدبير اللطيف، وفضل هـؤلاء الكفار المتنعمـين في الدنيا بلا بلاء هو: ﴿ وَلَهُمْ عَذَابٌ مُّهِينٌ ١٧٥ ﴿ وَالإِهانة

# النموذج الثاني: توبيخ الإنسان على قلة اهتمامه بالآخرة وفرط تماديه في الدنيا:

إنّ الــثروة والغني أو الســلطة والجاه ليس دليلاً أنّ السياق يصل في هذه الآية الكريمة إلى عقدة الله تعالى الإنسان على قلة اهتمامه بأمر الآخرة،

<sup>(</sup>١) ينظر: التفسير القرآني للقرآن (٦٤٩/٢).

والسعى للعاقبة الآخرة، وأمّا الإنسان فلا يريد وابتلائه وتنقيته ليكون من الصابرين الذين ذلك، ولا يهمه إلا أمر الدنيا العاجلة وما يتلذذ وعدوا بالجنة (١)، فالمال إذا جاء ليطغيك يكون به ويتنعم، قال تعالى: ﴿فَأَمَّا ٱلْإِنسَانُ إِذَا مَا ٱبْتَلَكُ نقمة عليك وليس نعمة لك، وإذا كانت قلة رَبُّهُ و فَأَكْرَمَهُ و وَنَعَّمَهُ و فَيَقُولُ رَبَّ أَكْرَمَنِ ﴿ الْمَالُ تَمْنَعُ طَغْيَانُكُ فَهِي نَعْمَةُ وليست نقمة (٢). وَأُمَّآ إِذَا مَا ٱبْتَلَكُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ و فَيَقُولُ رَبِّي أُهَانَن ١٥﴾ [الفَجُر من الآية ١٥ الى الآية ١٦].

> يخبر تعالى عن طبيعة حال الإنسان من حيث أنّه جاهل ظالم، لا علم له بعواقب الأمور، يظن الحالة التي هو فيها تستمر ولا تزول، ويظن أن إكرام الله له في الدنيا، وإنعامه عليه يدل على كرامته عند ربه وقربه منه، وأن الله لا يحاسبه على ما يفعل، فيطغى ويفسد في الأرض. ﴿وَأُمَّا إِذَا مَا ٱبْتَلَكُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ ﴿ اللَّهُ رَا يَهُ ١٦] أي وإن رأى أن رزق الله له لا يأتيه إلا بقدر أى: بقلة، ظنّ أنّ ذلك إهانة من الله تعالى له وإذلال لنفسه، ﴿فَيَقُولُ رَبِّي أَهَانَنِ ١٠﴾ [الفَجْر الآية ١٦]، وهو في كلا الحالين مخطئ، ومرتكب أشنع وجوه الغفلة؛ لأن إسباغ نعم الله في الدنيا على أي أحد لا يدل ذلك على أن ذلك الشخص مستحق لها، ولو دل على هذا لما رأيت عاصياً موسَعاً عليه في رزقه، ولا شاهدت الكافر ينعم بصنوف النعم، ولعل من حكمة الله تعالى في بسط الرزق وسعته على بعض الناس وتضييقه وتقتيره على البعض الآخر؛ في أنّ وجدان المال وسعة الرزق قد يكون سبب للانغماس في الشهوات والمعاصى، وأنّه يكون قاطع عن الاتصال بالله

الدنيوي، واللَّه لا يريد من العبد إلا الطاعة تعالى، وأنَّ في فقدانه وسيلة لتمحيص المرء

※ ※ \*

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير المراغي (١٤٧/٣٠)، وتيسير الكريم الرحمن (ص:٩٢٣).

<sup>(</sup>۲) ينظر: تفسير الشعراوي (۱۹/۸).

## المبحث الرابع

## صور الهوان والمهانة عند أهل الكتاب

#### وفيه مطلبان:

• المطلب الأول: ذم اليهود على سوء افعالهم. أنّ طبيعة اليهود تحيا وتعيش في نطاق من التعصب والحسد، فتشعر أن كل خير يصيب سواها كأنمّا هو مقتطع منها، ولا يحبون الخير إلى لأنفسهم؛ لذلك عاش اليهود في عزلة يتربصون بالبشرية الدوائر، ويكنون للناس الحسد والبغضاء، ويعانون عذاب الأحقاد، فلليهود صفات ندر أن تجدها في غيرهم، لذلك نجد أن القرآن الكريم قد أفرد لهم مساحة كبيرة لم تخصص لغيرهم، فلا حجة لأي مسلم أن ينخدع باليهود وبكذبهم وبتزييفهم للحقائق، أمّا الصفات القبيحة التي ذم الله تعالى بها اليهود في القرآن الكريم فكثيرة وعديدة منها: نقضهم للمواثيق، ولبسهم الحق بالباطل، وأمرهم الناس بالبر ونسيان أنفسهم، وتحريف التوراة، وكتمان أوصاف النبع عَلَيْهُ، وغيرها الكثير من الصفات المذمومة التي وصف الله تعالى بها اليهود(١). ومن تلك الصفات المذمومة ما ورد في قوله تعالى: ﴿ بِئُسَمَا ٱشۡـتَرَوْاْ بِهِۦٓ أَنفُسَهُمۡ أَن يَكُفُرُواْ

(١) ينظر: في ظلال القرآن(٩٠/١).

بمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ بَغْيًا أَن يُنزِّلَ ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِ عَلَىٰ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ - فَبَآءُو بِغَضَبٍ عَلَىٰ غَضَبِ وَلِلْكَافِرِينَ عَلَابٌ مُّهِينُ ١٠٠ [البَقَرَةِ الآية ١٠]. أي: بئسما باعوا به أنفسهم، بأن استبدلوا الكفر بالإيمان على أنزل على نبينا على فبدلا من تصديقه ومؤازرته ونصرته لأنهم يعرفونه بأوصافه المذكورة عندهم، قاموا بأفعال مذمومة وهي الكفر والبغي، والحسد، والكراهية، ولا حسد أفظع من هذا الحسد؛ لأنَّه معاندة مباشرة، واعتراض مباشر على الذات الإلهية المقدسة؛ لذلك باءوا بغَضَب عَلى غَضَب من الله تعالى، أي فرجعوا وهم مستوجبون لغضبين، قال ابن عباس (رضى الله عنهما): (بغضبه عليهم فيما كانوا ضيعوا من التوراة وهي معهم، وغضبٌ بكفرهم بهذا النبى الذي بعث الله إليهم)(٢). فرجعت اليهود من بني إسرائيل، بعد الذي كانوا عليه من الاستنصار بالنبي عليه والاستفتاح به، وبعد الذي كانوا يخبرون به الناس من قبل بعثته عَيْدُ أَنَّهُ نبي مبعوث، مرتدين على أعقابهم حين بعثه الله تعالى نبياً مرسلاً (٣).

قال القشيري: (أنزلهم التحاسد عن مقر العز إلى حضيض الخزي، وسامهم ذل الصّغر حين لم يرضوا بمقتضى الحكم، فأضافوا استيجاب مقت

<sup>(</sup>۲) تفسير القرآن العظيم، لابن أبي حاتم: لأبي محمد عبد الرحمن بن محمد بن إدريس الرازي (ت: ۳۲۷هـ)، (۷۳/۱)، والكشاف (۳) ينظر: جامع البيان، للطبري (۲/۱ ۲۵)، والكشاف (۱۲۵/۱)، والمحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (۱۷۸/۱).

آنف إلى استحقاق مقت سالف)<sup>(۱)</sup>. وختم الله سبحانه وتعالى الآية الكرِّيمة بقوله: ﴿وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ مُّهِدِنٌ ۞ [البَقَرَةِ الآية ١٠] ، أي ولهم عذاب شــديد مع الذل والإهانة؛ لأنّ كفرهم كان بسبب والآخرة كما قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسُــتَكُبِرُونَ العذاب المهين خاص بالكافرين؛ لإذلالهم وإهانتهم؛ بخلاف العصاة من المؤمنين، فإنّ العذاب يجيء لتطهيرهم من الذنوب وليس للأذلال والإهانة (٣).

وأمَّـا الصفات الأخـري التي ذم اللـه تعالى بها قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ وَأُعۡتَدُنَا لِلۡكَافِرِينَ عَذَابًا مُّهِينَا ١٠٠ اللِّهَ ١٦١ الآية ١٦٧ . نزلت هذه الآية الكريمة في اليهود حين كتموا • المطلب الثاني: تقرير كفر اليهود لفساد صفة النبي ﷺ، ولم يبينوها ويظهروها للناس، وهي مكتوبة عندهم في كتبهم (٤) . بل تجاوزوا إن الإيمان وحدة لا تتجزأ، فالإيمان بالله هو الحد إلى أكثر من ذلك، فإنهم قاموا يتواصون

بالبخل، ودعا بعضهم بعضا إليه،. وهذا ما يشير إليه قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا لَقُواْ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قَالُوٓاْ ءَامَنَّا وَإِذَا خَلَـ \ بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضِ قَالُـوٓا أَتُحَدِّثُونَهُم بِمَا فَتَحَ ٱللَّهُ عَلَيْكُمْ لِيُحَاجُّوكُم بِهِ عِندَ رَبَّكُمُّ أَفَلًا التكبر والحسد فقوبلوا بالإهانة والذل في الدنيا تَعْقِلُونَ ۞ [التَقَرَةِ الآية ٢٦]، وهناك قول ثاني: وهو على أن هذا البخل معناه البخل بالمال، فاليهود عَنْ عِبَادَتِي سَيدُخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ١٠٠ [غافِر كانوا بخلوا بما أنعم الله عليهم من مال، كانوا الآية ١٦٠ أي صاغرين حقيرين ذليلين (٢). والوصف يأتون رجالاً من الأنصار ينصحونهم ، ويقولون هنا للتقييد والاختصاص، ومعناه أي أنّ هذا لهم: لا تُنفقوا أموالكم، فإنّا نخشي عليكم الفقر، ولا تدرون ما يكون بعد ذلك، بل إن بخل اليهود بالمال أصبح مضرب الأمثال في الدنيا كلها، إذ لا يعرف شعب من الشعوب بالبخل كاليهود(٥). ﴿وَأَعْتَدُنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُّهِينَا ١٠٠٠ [النِّسَاء الآية ٢٧] أي: وجعلنا للجاحدين نعمة الله اليهود المذكورة في موضوع بحثنا، فهي: سبحانه وتعالى، التي أنعم الله بها عليهم من البخل، وكتمان ما أنعم الله عليهم من فضله، المعرفة بأوصاف النبي عليه المكذبين بها بعد معرفتها، الكاتمين نعته وأوصافه التي أمرَهم الله بِٱلْبُخُـلِ وَيَكْتُمُونَ مَا ءَاتَنْهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِّ عَبِيانه الناس أولئك: لهم العقابَ المهين، الذي يهينهم ويذلهم ويُخزيهم (٦).

عقيدتهم وبطلان أعمالهم.

إيمان بوحدانيته سبحانه وتعالى، ووحدانيته تقتضى أن يكون الدين واحد، وهو الدين

.(0.7/1)

(١) لطائف الإشارات: عبد الكريم بن هوازن بن عبد الملك

<sup>(</sup>٥) ينظر: التفسير البسيط (١٠/٦)، ومفاتيح الغيب

<sup>.(</sup>V9/1·)

<sup>(</sup>٦) جامع البيان، للطبري(٥/٨)، والبحر المديد

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير القرآن العظيم (١/٣٢٨).

<sup>(</sup>٣) ينظر: روح المعاني (١/ ٣٢٢). (٤) ينظر: أسباب النزول، للواحدي (١٥٦/١).

القشيري(ت: ٢٥٥هـ)، (١٠٥/١).

اتجاه هؤلاء الرسل جميعا واحدة، ولا سبيل بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيلًا ﴿ أُوْلَتِبِكَ هُمُ ٱلْكَافِرُونَ حَقَّا وَأَعْتَدُنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَابَا مُّهِينَا ١٠ البِّسَاء من الآية ١٥٠ الى الآية ١٥١] . يتوعّد الله سبحانه وتعالى في هذه الآيات الكريمة الكافرين به وبرسله، من اليهود والنصاري، الذين فرّقوا بين الله ورسله في الإيمان، فآمنوا ببعض الأنبياء، وكفروا ببعض، تعصّبا وحسداً وعناداً وتمسكاً بالأهواء والشهوات، فاليهود آمنوا بالأنبياء إلا عيسى ومحمدا (عليهما الصّلاة والسّلام)، والنصاري آمنوا بالأنبياء وكفروا بخاتمهم وأشرفهم محمد عَيْكَةً. فمن كفر بنبيّ من الأنبياء، فقد كفر بجميع الأنبياء؛ لأن الإيمان بسائر الأنبياء واجب، ولهذا وصفهم الله تعالى بالكفار بقوله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُفُرُونَ بٱللَّهِ وَرُسُلِهِ ﴾ [النِّسَاء الآية ١٥٠] ، وهم بعملهم هذا يريدون أن يفرقوا بين رسل الله فيقولون: ﴿نُؤْمِنُ بِبَغْضٍ وَنَكْفُرُ بِبَغْضٍ وَيُريدُونَ أَن يَتَّخِذُواْ بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيلًا ١٥٠ [النِّسَاء الآية ١٥٠] أي

الـذي ارتضاه للناس جميعاً ويقتضي أن يكون نحن نسلك طريقا وسطاً بين الإيمان والكفر. الإيمان بالرسل كذلك واحد، ووحدة الموقف فهولاء أخبر سبحانه وتعالى عنهم فقال: اتجاه هؤلاء الرسل جميعا واحدة، ولا سبيل ﴿أُوْلَيْكَ هُمُ ٱلْكَافِرُونَ حَقَّا ﴾ [النِسَاء الآية ١٥٠] فهذا اللي تفكيك هذه الوحدة؛ إلا بالكفر المطلق، التأكيد يزيل التوهم في إيمانهم، فهم الكاملون وإن حسبوا أو ظنوا أنهم مؤمنون، فالإيمان في الكفر، وكفرهم حق ثابت لا شك فيه ولا ببعض الرسل والكفر ببعض يعد كفرا مطلقا(۱)، خلاف(۱۷)، وختم الآية الكريمة بعقوبة هؤلاء ويُريدونَ أَن يَتَخُونَ بِاللّهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلُهِ وَرُسُلُهِ وَرُسُلُهِ وَرُسُلُهِ وَرُسُلُهِ وَرُسُلُهِ وَرَسُلُهِ وَرُسُلُهِ وَرُسُلُهِ وَرُسُلُهِ وَرُسُلُهِ وَرُسُلُهِ وَرُسُلُهِ وَرُسُلُهِ وَرُسُلُهِ وَرُسُلُهُ وَرُسُلُهِ وَرُسُلُهِ وَرُسُلُهِ وَرُسُلُهِ وَرُسُلُهُ وَرُسُلُهِ وَرُسُلُهُ وَرَسُلُهُ وَرُسُلُهُ وَرَسُلُهُ وَلَاكُونُ مَنْ عَيرهم، عذاباً فيه ذل وَيْ وَاهانة (۱۳).

\* \* \*

<sup>(</sup>٢) ينظر: مفاتيح الغيب (٢ / ٥ / ٢)، والجامع لأحكام القرآن (٥/٦)، وتفسير القرآن العظيم (٢ / ٢٤ ). (٣) ينظر: تفسير المراغى (٧/٦).

<sup>(</sup>١) ينظر: في ظلال القرآن (٧٩٨/٢).

#### الخاتمة ونتائج البحث

والمهانة في القرآن الكريم، يمكن إن أجمل أهم النتائج التي توصلت إليها:

١- إنّ الآيات التي ورد بها لفظ الهوان والمهانة في والقتال. القرآن الكريم ، هي ست وعشرون آية، ومعناها ٦- ورد ذكر الهوان والمهانة في القصة القرآنية في محصور بثلاث معانى، الأول: السكينة والوقار، كما في قوله تعالى : ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَانِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ موت نبى الله سليمان (عليه السلام)، وقصة حادثة على ٱلْأَرْضِ هَوْنَا ﴾ [الفُرْقَان الآية ٦٣] ، والثاني: بمعنى الإفك، لنستلهم منها الدروس والعبر. السهولة واليسر، كما في قوله تعالى: ﴿قَالَ كَذَلِكَ ٧- ذكرت آيات الهوان والمهانة اهل الكتاب، قَالَ رَبُّكَ هُوَ عَلَىَّ هَيِّنُ ﴾ [مَرْيَم الآية ١٩] ، والثالث: وخاصة اليهود، وكيف وبخهم الله على سوء بمعنى الإهانة والخزي والذل، كما في قوله تعالى: أفعالهم، مع ذكر بعض من صفاتهم الذميمة، ﴿ وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ مُّهِينٌ ۞ [البَقَرَةِ الآية ١٩٠].

٢- ركّـزت آيات الهـوان والمهانة على أنّ كل ما في وكفرهم ببعض الأنبياء وإيمانهم في البعض الآخر، الكون خاضع لعزة الله تعالى وجبروته، وبينت وغيرها من الصفات. القدرة الإلهية العظيمة على بدأ الخلق وإعادته، وأنّ نسأل الله تعالى أن يجعل هذا العمل خالصاً لوجهه كلّ شيء عليه هينٌّ ويسير: قال تعالى: ﴿وَهُوَ ٱلَّذِي يَبْدَوُّا ٱلْخَلُقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُوَ أَهْوَنُ عَلَيْهِ ۗ الرُّوم الآية ٢٧].

> ٣- ذكرت هذه الآيات كذلك القدرة العظيمة، والمعجزة الكبيرة على الخلق والإيجاد في ولادة أنبياء الله يحيى وعيسى (عليهم السلام).

> ٤- أنّ أكثر آيات الهوان والمهانة وردت في حق الكفار، فبينت حالهم وهم في الدنيا وكيف يعيشون بذُل وهوان، وعند الموت عندما تتلقاهم الملائكة بالتعذيب والتأنيب والوعيد وهم يستلون أرواحهم،

ويوم القيامة عندما يلقون في العذاب الأليم المهين. ٥- ذكرت آيات الهوان والمهانة اهل الطاعة والأيمان، وقد مدحهم الله سبحانه وتعالى بصفتين، بعد هذه الدراسة الموضوعية لآيات الهوان الأولى: أنّهم يمشون على الأرض هونا من غير تكبر ولا غرور، والصفة الثانية: أنهم متمسكين بالصلاة ولا يدعونها حتى وهم في أشد حالات الخوف

ثلاث مواضع مهمة، وهي قصة قبيلة ثمود، و قصة

كتبديل الحق بالباطل، والبخل وأمر الناس به،

الكريم وآخر دعوانا ان الحمد لله رب العلمين.

\* 米 \*

#### المصادر والمراجع

- القرآن الكريم.

١- الأساس في التفسير: سعيد حوّى (ت: ١٤٠٩ هـ)، دار السلام - القاهرة، ط٦، ١٤٢٤ هـ.

٢- أسباب نزول القرآن: أبو الحسن على بن أحمد بن محمد بن على الواحدي، النيسابوري، الشافعي (ت: ٢٨ ٤هـ)، تح: عصام بن عبد المحسن الحميدان، دار الإصلاح - الدمام، ط٢، ١٤١٢ هـ- ١٩٩٢ م. ٣- الانتصار للقرآن: محمد بن الطيب بن محمد بن جعفر بن القاسم، القاضي أبو بكر الباقلاني المالكي (ت: ٤٠٣هـ)، تح: د. محمد عصام القضاة، دار الفتح - عَمَّان، دار ابن حزم - بيروت، ط۱، ۱٤۲۲ هـ - ۲۰۰۱ م.

٤- البحر المديد في تفسير القرآن المجيد: أبو العباس أحمد بن محمد بن المهدي بن عجيبة الحسنى الصوفي (ت: ١٢٢٤هـ)، تح: أحمد عبد الله القرشي رسلان، الدكتور حسن عباس زكي -القاهرة، ١٤١٩ هـ.

٥- التحرير والتنوير: محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور التونسي (ت: ١٣٩٣ هـ)، الدار التونسية للنشر، تونس، ١٩٨٤هـ.

٦- التفسير البسيط: أبو الحسن على بن أحمد بن محمد بن على الواحدي (ت: ٦٨ ٤هـ)، المحقق: أصل تحقيقه في (١٥) رسالة دكتوراة بجامعة الإمام محمد بن سعود، ثم قامت لجنة علمية من الجامعة بالمدينة المنور، ١٤١٠ - ذو الحجة ١٤١٣ هـ. بسبكه وتنسيقه، عمادة البحث العلمي - جامعة ١٥ - التفسير الوسيط : د وهبة بن مصطفى الزحيلي،

الإمام محمد بن سعود الإسلامية، ط١، ١٤٣٠ هـ. ٧- تفسير السلمي وهو حقائق التفسير: أبو عبد الرحمن محمد بن الحسين بن موسى الأزدي السلمى (ت: ١٢ ٤ هـ)، تح: سيد عمران، دار الكتب العلمية، ١٤٢١هـ - ٢٠٠١م، لبنان/ بيروت.

 $\Lambda$ - تفسير الشعراوي: محمد متولى الشعراوي (ت: ١٤١٨هـ)، مطابع أخبار اليوم، ١٩٩٧م.

٩- تفسير القرآن العظيم: عبد الرحمن بن محمد بن إدريس الرازي(ت:٣٢٧هـ)، تح: أسعد محمد الطيب، المكتبة العصرية ، صيدا .

١٠ - تفسير القرآن العظيم، لأبي الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي (ت ٤٧٧هـ)، تح: سامي بن محمد سلامة، دار طيبة للنشر والتوزيع، ط۲، ۱۶۲۰هـ- ۱۹۹۹م.

١١- التفسير القرآني للقرآن: عبد الكريم يونس الخطيب(ت: بعد ١٣٩٠هـ)، دار الفكر العربي -القاهرة .

١٢- تفسير اللباب: أبو حفص عمر بن على ابن عادل الدمشقى الحنبلي(ت: ٨٨٠ هـ)، دار الكتب العلمية \_ بيروت.

١٣ - تفسير المراغي: أحمد بن مصطفى المراغي (ت: ١٣٧١هـ)، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، ط١، ١٣٦٥ هـ-١٩٤٦م.

١٤ - التفسير الموضوعي للقرآن الكريم ونماذج منه: أحمد بن عبد الله الزهراني: الجامعة الإسلامية

دار الفكر - دمشق، ط١- ١٤٢٢ هـ.

١٣٧٦هـ)، تـح: عبد الرحمن بن معلا اللويحق، الإسلامي، القاهرة . مؤسسة الرسالة، ط١، ١٤٢٠هـ - ٢٠٠٠ م.

محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الاملي الطبري (ت ٢ ١٣هـ)، تح: احمد محمد شاكر، طبع ط٤، ١٤٠٧ هـ - ١٩٨٧م. مؤسسة الرسالة ، ط١، ١٤٢٠هـ - ٢٠٠٠م .

١٨ - الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم: أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري الشوكاني (ت: ١٢٥٠)، دار الفكر، بيروت. النيسابوري(ت: ٢٦١هـ)، دار الجيل بيروت ، دار الأفاق الجديدة \_ بيروت .

١٩ - الجامع الصحيح: محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة البخاري(ت: ٢٥٦هـ)، تح: النَّدوي، دار الصحوة - القاهرة، ط٢- ١٤٠٧ هـ محمد زهير بن ناصر الناصر، دار طوق النجاة، - ١٩٨٦ م. ط۱، ۱٤۲۲هـ

بن أحمد بن أبي بكر بن فرح القرطبي (ت: ٦٧١ القاهرة، ط١٤١٢ هـ. هـ)، تح: هشام سمير البخاري، دار عالم الكتب، ٢٧- لسان العرب، محمد بن مكرم بن منظور الرياض، المملكة العربية السعودية، ١٤٢٣ هـ/

والسبع المثاني: شهاب الدين محمود بن عبد الله البسيوني، الهيئة المصرية العامة للكتاب - مصر، الحسيني الألوسي(ت: ١٢٧٠هـ)، تح: على عبد الباري عطية، دار الكتب العلمية - بيروت، ط١،

مجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب الفيروزآبادي ١٦- تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان: (ت: ١٦هـ)، تـح: محمد على النجار، المجلس عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله السعدي (ت: الأعلى للشئون الإسلامية - لجنة إحياء التراث

٢٣- الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية: إسماعيل ١٧ - جامع البيان في تأويل القرآن، لأبي جعفر بن حماد الجوهري (٣٩٣٥ هـ)، تح: أحمد عبد الغفور عطار، دار العلم للملايين، بيروت- لبنان،

٢٤- فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير: حمد بن علي بن محمد

٥١- الفوز الكبير في أصول التفسير: الإمام أحمد بن عبد الرحيم المعروف بـ «ولى الله الدهلوي» (ت: ١١٧٦هـ)، عَرَّبَه من الفارسية: سلمان الحسيني

٢٦- في ظلال القرآن: سيد قطب إبراهيم حسين · ٢- الجامع لأحكام القرآن: أبو عبد الله محمد الشاربي (ت: ١٣٨٥هـ)، دار الـشروق - بيروت-

الأفريقي المصري (ت١١٧هـ)، دار صادر، بيروت. ٢٨ - لطائف الإشارات :عبد الكريم بن هوازن بن ٢١- روح المعاني في تفسير القرآن العظيم عبد الملك القشيري (ت: ٢٥هـ)، تح: إبراهيم

٢٩- المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز: لأبي محمد عبد الحق بن غالب بن عطية الأندلسي (ت: ٢٢- بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز: ٢٥٥هـ)، تح: عبد السلام عبد الشافي محمد، دار

الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٣هـ/ ١٩٩٣م.

بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية ١٤٣٤، هـ/ ٢٠١٢م. (المتوفى: ٧٥١هـ)، اختصره: محمد بن محمد بن عبد الكريم ابن الموصلي (ت: ٤٧٧هـ)، تح: سيد إبراهيم، دار الحديث، القاهرة - مصر، ط١، ١٤٢٢هـ - ٢٠٠١م.

> ٣١- مدارك التنزيل وحقائق التأويل: أبو البركات عبد الله بن أحمد بن محمود حافظ الدين النسفى (ت: ٧١٠هـ)، تح: يوسف على بديوي، راجعه قدم له: محيى الدين ديب مستو، دار الكلم الطيب، بيروت، ط١، ١٤١٩ هـ- ١٩٩٨م.

> ٣٢- مصنف ابن أبي شيبة في الاحاديث والاثار: للحافظ عبد الله بن محمد بن أبي شيبة ابراهيم بن عثمان ابن أبي بسكر بن أبي شيبة الكوفي العبسي (ت: ٢٣٥هـ)، ضبطه وعلق عليه: أ. سعيد اللحام الاشراف الفني والمراجعة والتصحيح: مكتب الدراسات والبحوث في دار الفكر - دار الفكر .

> ٣٣- المعجزة الكبرى القرآن: محمد بن أحمد بن مصطفى بن أحمد المعروف بأبي زهرة، (ت: ١٣٩٤ هـ)، دار الفكر العربي.

> ٣٤- المفردات في غريب القرآن، للحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني (ت: ٥٠٢هـ)، تح: صفوان عدنان داوودي، دار القلم- دمشق، ط٤، ١٤٢٥هـ.

> ٣٥- نظم الدرر في تناسب الآيات والسور: إبراهيم بن عمر بن حسن الرباط البقاعي (ت: ٨٨٥هـ)،

دار الكتب العلمية - بيروت - ١٤١٥هـ - ١٩٩٥م. ٣٠- مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية ٣٦- ولله الأسماء الحسنى: عبد العزيز بن ناصر والمعطلة: مؤلف الأصل: محمد بن أبي بكر الجليل، ط٤، دار طيبة للنشر والتوزيع، الرياض

