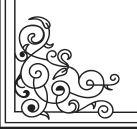


جهود المتكلمين في تقرير المباحث الأصولية التحسين والتقبيح العقليان أنموذجاً

د. عثمان أحمد إبراهيم الكبيسي





### **Research Summary**

### ملخص البحث

The science of Usul al-Fiqh is of the importance of what made it occupy a high position among those who consider and ijtihad, and every jurist cannot dispense with him. The need for it is urgent, and it can be considered that the science of theology appeared in circumstances that the Islamic community needed as a result of the changes that had occurred to it.

A document and the mind played a major role in laying the foundations and constants for both and these two sciences were rooted as a result of the developments that occurred in the Islamic community and among the important rules that occupied the speakers in those ages was the rule of mental improvement and disgrace and to this day it is seldom agreed that a researcher in the humanities would engage without To refer to it due to its relationship to many sciences especially theology ethics and jurisprudence.

إن لعلم أصول الفقه من الأهمية ما جعله يتبوأ مكانة عالية عند أصحاب النظر والاجتهاد ولا يستغنى عنه كل فقيه هذا اذا علمنا ان علم أُصول الفقه هو العلم الذي يبحث عن قواعد الاستنباط وأدلّته، وقد وضع العلماء تلك القواعد او الضوابط للفقهاء لتقنين العملية الاجتهادية بعد إن أصبحت الحاجة إليها ماسة، ويمكن اعتبار ان علم الكلام قد ظهر في ظروف احتاجها المجتمع الإسلامي نتيجة لما طرأ عليه من تغييرات فكانت علاقة علم الكلام بعلم الأصول وثيقة، وكان للعقل دور كبير في إرساء الأسس والثوابت لكليهما، وقد تأصل هذين العلمين نتيجة للمستجدات التي طرأت على المجتمع الإسلامي، ومن القواعد المهمة التي شغلت المتكلمين في تلك العصور قاعدةُ التحسين والتقبيح العقليين والي يومنا هذا، فقلها يتفق أن يخوض باحث في العلوم الإنسانية دون أن يشير إليها، لعلاقتها بعلوم جمّة ولا سيما علم الكلام والأخلاق والفقه.

\* \* \*

#### المقدمة

وصحبه وسلم، وبعد؛

فإن لعلم أصول الفقه من الأهمية ما جعله يتبوأ ثم الخاتمة فالنتائج. مكانة عالية عند أصحاب النظر والاجتهاد ولا يستغني عنه كل فقيه، فقد جاءت تلك القواعد نتيجة لجهد ذهني فكري والباحث في أُصول الفقه، أي العلم الذي يبحث عن قواعد الاستنباط وأدلّته، يخوض في غمار تلك القواعد في أكثر مباحثه، وقد وضعت تلك القواعد او الضوابط للفقهاء لتقنين العملية الاجتهادية بعد إن أصبحت الحاجة إليها ماسة، ويمكن اعتبار ان علم الكلام قد ظهر في ظروف احتاجها المجتمع الإسلامي نتيجة لما طرأ عليه من تغييرات فكانت علاقة علم التحسين مصدر الفعل حسن، يقال (حسن الكلام بعلم الأصول وثيقة، وكان للعقل دور كبير الشيء تحسين)(١). في إرساء الأسس والثوابت لكليهما، ومر العلمان و (استحسن الشيء إذا عده حسنا)(٢). بتطورات وإضافات نتيجة للمستجدات التي • التحسين اصطلاحا حصلت في المجتمع الإسلامي، ولفهم التحسين هـو (ما للمكلف أن يفعله أو ما لفاعله أن والتقبيح رأيت من الضرورة الإلمام بالقضاء يفعله)(٣). والقدر فأفردت لها مطلبا حيث يعتبر كتمهيد للموضوع ولأن قاعدةُ التحسين والتقبيح العقليين شغلت بال كثير من المفكِّرين منذ عصور قديمة إلى يومنا هذا، فقلّما يتفق أن يخوض باحث في العلوم الإنسانية دون أن يشير إليها، لعلاقتها بعلوم (٣) المستصفى من علم الاصول، ١ ابو حامد الغزالي، جمّة ولا سيما علم الكلام والأخلاق والفقه.

وقد قسمت البحث على ثلاثة مباحث، فكان المبحث الأول بعنوان التحسين والتقبيح العقليان لغة واصطلاحا عند الاصوليين والمبحث الثاني الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على بعنوان التحسين والتقبيح العقليين واثرهما في سيدنا محمد وعلى آله وعلى آله وعلى آله العلوم والمعارف الاسلامية، والمبحث الثالث ماهية علم الكلام وعلم الأصول والعلاقة بينهما

# المبحث الأول

# التحسين والتقبيح العقليان لغة واصطلاحاً وعند الأصوليين

- المطلب الأول: التحسين والتقبيح لغة واصطلاحا
  - التحسين لغة:

<sup>(</sup>١) ينظر لسان العرب، جمال الدين محمود بن مكرم بن منظور، دار صادر، بیروت، ۱۳: ۱۱۵

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ١١٧: ١٣

دار احياء التراث العربي، بيروت، ص ٥٦

#### • التقبيح لغة

بين قبحه إذا كان مذموما)(١).

#### التقبيح اصطلاحا:

# • المطلب الثاني: التحسين والتقبيح العقليان

يمكن القول بأن أهم المذاهب الكلامية- فيما سبقتها من أقوال. يبدو- هم المعتزلة والأشاعرة والشيعة، وقد عدّ بعضهم الخوارج والباطنية ( ونحوهما مذاهب كلامية إلا أن الصحيح عدم إمكان عدهما من المذاهب الكلامية.

> فمسألة التَّحسين والتَّقبيح من المسائل الَّتي اختلف فيها المتكلمون على ثلاثة اقوال وهم: المعتزلة والاشاعرة والماتريدية

> وتعتبر الجبرية وعلى رأسها الجهم بن صفوان الجهمية (٣) أول من تكلم في مسائل لم تكن

هـو (ما ليس للمكلف أن يفعله أو ما ليس لفاعله أن يفعله)(٢).

# عند الأصوليين المتكلمين

(٣) الجهمية ترجع في نسبتها إلى جهم بن صفوان الترمذي الذي كان له ولأتباعه صولات وجولات. قال عنه الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله: (وكذلك الجهم وشيعته دعوا الناس إلى المتشابه من القرآن والحديث فضلوا وأضلوا بكلامهم بشراً كثيراً، فكان

معروفة عند علماء الإسلام ثم تلتها جماعة اتفق أهل اللغة على أن القبح في اللغة (يأتي قالت بالقدر وسميت والقدرية ثم ظهر أهل ضد الحسن والقبيح ضده الحسن كما أن الاعتزال في بداية القرن الثاني الهجري في التقبيح يضاد التحسين والتقبيح مصدر، يقال: مدينة البصرة فرقة كلامية قدر لها أن تمارس قبحه الله أي صيره قبيحا، وقبح عليه فعله أي دورا كبيرا وتحتل مكانة حيث تصدت للكثير من الشبهات والأباطيل التي سادت الأمة الإسلامية وأطلق عليها المعتزلة وكان لها شأن كبير في الحياة الإسلامية وبذلك تعتبر مدرسة الاعتزال هي من أوائل المدارس الكلامية التي واستطاعت تأسيس قواعد الخلاف وفق نظام فكري متناسق و ضمت خليطا فكرياً لأقوال

١. فرقة المعتزلة (٤)

### يتفق علماء المعتزلة على أن العقل هو الحاكم

مما بلغنا من أمر الجهم عدو الله أنه كان من أهل خراسان من أهل ترمذ، وكان صاحب خصومات وكلام) انظر [الرد على الجهمية والزنادقة]، الامام احمد بن حنبل (ت ٢٤١ هـ)، تحقيق : صبري بن سلامة شاهين، دار الثبات، ص٢٣، ١٤٢٤.

(٤) أصحاب أبى حذيفة واصل بن عطاء الغزال الألشغ كان تلميذا للحسن البصري يقرأ عليه العلوم والأخبار وكانا في أيام عبد الملك بن مروان وهشام بن عبد الملك، ومن اقوالهم: القول بنفى صفات الباري تعالى من العلم والقدرة والإرادة والحياة، والقول بالقدر: وإنما سلكوا في ذلك مسلك معبد الجهنى وغيلان الدمشقى، والقول بالمنزلة بين المنزلتين (الملل والنحل، أبو الفتح محمد بن عبد الكريم الشهرستاني (ت ٥٤٨هــ)، تقديم صدقي جميل العطار، دار الفكر، بيروت، لبنان، ١٤٢٥هـ ۲۰۰۵ م ،، ص۲۳

<sup>(</sup>١) لسان العرب، ٢: ٥٥٢

<sup>(</sup>٢) المستصفى، ١: ٥٦

نفسه، والعقل يعلم العلم الكامل بحسن العقوبة أبداً، ويعلم أيضا حسن الحسن الفعل وقبحه ومن ثم يحكم عليه (فالمعتزلة وقبح القبيح، فيجب عليه الإقدام على الحسن قد نسبوا الى العقل الحكم والكشف)(١). كالصدق والعدل، والإعراض عن القبيح ولكن هل رأي المعتزلة في إدراك حسن كالكذب والفجور)(٤) الأفعال والثواب عليها، وقبحها والعقاب وقال النظام (إن المكلف قبل ورود السمع إذا عليها، هل هو ثابت بالعقل أم بالشرع؟. كان عاقلا متمكناً من النظر، يجب عليه تحصيل (إن الحسن والقبيح قد يعني بهما كون الشيء معرفة الباري تعالى بالنظر والاستدلال)(٥). ملائماً للطبع أو منافراً له، وبهذا التفسير لا وقال أيضا (بتحسين العقل وتقبيحه في جميع نزاع في كونهما عقليين. وقد يراد بهما كون ما يتصرف فيه من أفعاله)(٢) الشيء صفة كمال أو صفة نقص، كقولنا: وبهذا يتبين عند المعتزلة أنَّ الحُسْن والقبح العلم حسن، والجهل قبيح، ولا نزاع - أيضاً - إنمّا يُدرك بالعقل، فالعقل هو الحاكم بالحسن في كونهما عقليين)(٢).

# ومن آراءهم في هذه المسألة، حيث يقول:

القاضي عبد الجبار (وكل عاقل يعلم بكمال واعتبارات هو عليها. وما يجري مجراه)(۳)

ورود السمع .... أن يعرف الله تعالى بالدليل

- (١) نظرية التكليف آراء عبد الجبار الكلامية، عبد الكريم عشمان، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٩٧١م،
- (٢) المحصول في علم الصول، فخر الدين الرازي، الرياض، لجنة البحوث والتأليف والنشر، ١٩٧٩م، ج۱، ص۱۵۹
- (٣) شرح الأصول الخمسة، القاضي عبد الجبار (٤) المل والنحل، الشهرستاني، ج١، ص٥٥ بن احمد الهمذاني، مكتبة وهبة، مطبعة الاستقلال (٥) الملل والنحل، ج١ 'ص٠٦ الكبرى، ١٩٦٥م، ص٤٨٤

بالحسن والقبح والفعل حسن او قبيح في من غير خاطر، وان قصر في المعرفة، استوجب

والقبح، والفعل حَسَنٌ أو قبيح في نفسه إمَّا لذاته، أو لصفة حقيقيَّة توجب ذلك، أو لوجوه

عقله قبح كثير من الآلام كالظلم الصريح ويقول الغزالي (ذهب المعتزلة الى أن الأفعال وغيره وحسن كثير منها كذم المستحق للذم تنقسم الى حسنة وقبيحة، فمنها ما يدرك بضرورة العقل كحسن إنقاذ الغرقى والهلكي ويقول أبو الهذيل (يجب على المكلف قبل وشكر المنعم ومعرفة حسن الصدق وقبح الكفران ....ومنها ما يدرك بنظر العقل كحسن الصدق الذي فيه ضرر، وقبح الكذب الذي فيه نفع، ومنها ما يدرك بالسمع كحسن الصلاة وسائر العبادات، وزعموا أنها متميزة بصفة ذاتها عن غيرها بما فيها من اللطف المانع من الفحشاء الداعي الى الطاعة، لكن العقل لا

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه، ج١، ص٢٢

يستقل بدركه)<sup>(۱)</sup>.

للحسن والقبيح) (٢).

المعتزلة والكرامية (٣) (إن الأفعال ان منقسمة يفعل ذلك ولا يجوز له الإخلال به، ولهذه إلى حسنة وقبيحة لذواتها لكل منهما ما يدرك الجملة قال مشايخنا: ان البعثة متى حسنت حسنه وقبحه بضرورة العقل كحسن الإيمان وجبت، على معنى أنها متى لم تجب قبحت وقبح الكفران أو بنظره كحسن الصدق المضر لا محال)(٥). وقبح الكذب النافع أو بالسمع كحسن ومن هذه الأقوال يظهر أن الأفعال عند المعتزلة العبادات لكن اختلفوا فزعمت الأوائل من قد ثبت قبحها والعقاب عليها، كما ثبت المعتزلة أن الحسن والقبيح غير مختص بصفة حسنها والثواب عليها عقلاً ماعدا العبادات. موجبة لحسنه وقبحه ومنهم من أوجب ذلك ٢. الاشاعرة كالجبائية ومنهم من فصل وأوجب ذلك في أما الاشاعرة فإنَّ عندهم الحُسْن والقبح إنمّا القبيح دون الحسن)(٤).

يتبين من كلام المعتزلة السابق أنهم يرون أن

تفاصيل الشريعة ليس للعقل مجال فيها؟ وأورد الشهرستاني قول المعتزلة اذ قال: (وقال وقرروا على ذلك وجوب بعثة الرسل على الله، اهل العدل المعارف كلها معقولة بالعقل قال القاضي عبد الجبار: (فلابد من أن يعرفنا واجبة بنظر العقل وشكر المنعم واجب قبل الله تعالى حال هذه الأفعال كي لا يكون ورود السمع والحسن والقبح صفتان ذاتيتان عائداً بالنقص على غرضه بالتكليف و إذا كان لا يمكن تعريفنا ذلك إلا بأن يبعــث إلينا رسـولاً وقال الآمدي في خلال كلامه عن مذهب مؤيداً بعلم معجز دال على صدقه فلابدأن

يُدرك بالسّرع، والعقل لا يدلُّ على الحُسْن أو القبح قبل ورود السمع، فلا يجب على العباد شيءٌ قبل ورود السَّمع، وهذا ما أكده الاشاعرة، فيقول الإمام التفتازاني (وإنما النزاع في الحسن والقبح عند الله تعالى بمعنى استحقاق فاعله في حكم الله تعالى المدح أو الذم عاجلا والثواب والعقاب آجلاً، ومعنى التعرض للثواب والعقاب على أن الكلام في أفعال العباد، فعند ذلك بمجرد الشرع بمعنى

<sup>(</sup>١) المستصفى، ابو حامد الغزالي، ج١، ص٥٦.

<sup>(</sup>٢) الملل والنحل، ج١، ص٤١.

<sup>(</sup>٣) هـم أصحاب أبي عبد الله محمد بن كرام، وهم طوائف بلغ عددهم إلى اثنتي عشر فرقة . وأصولها ستة وكان ممن يثبت الصفات الاانه ينتهي فيها الى التجسيم والتشبيه (الملل والنحل للشهرستاني، ج١، ص۷۰۷

<sup>(</sup>٤) الإحكام في أصول الأحكام، سيف الدين أبي الحسن على بن أبي على بن محمد الآمدي، تحقيق عبد الرزاق عفيفي، المكتب الاسلامي، بيروت، ط٢، ج۱، ص۸۰.

<sup>(</sup>٥) شرح الأصول الخمسة، القاضي عبد الجبار، تحقيق د. عبد الكريم عشمان، مكتبة وهبة، مصر، ص ۲۶ ه.

# ۲٦٨ | د. عثمان أحمد إبراهيم الكبيسي .....

أن العقل لا يحكم بأن الفعل حسن او قبيح كلها بالسم ع والمعارف كلها بالعقل. فالعقل أن يكون للعقل محسنة أو مقبحة في ذاته ولا يوجب) . (٣) بحسب جهاته واعتباراته حتى لـو أمرنـا بمـا وقـال الإيجـي (القبيـح مـا نهـي عنـه شرعـا ، نهي عنه صار حسنا وبالعكس)(١).

وقد تمسك الاشاعرة بوجوه يدل بعضها الأشياء وقبحها)(٤) على أن الحسن والقبح ليس لذات الفعل ولا وقال الباقلاني (والحسن ما وافق الأمر من لجهات واعتبارات فيه، وبعضها على إنهما الفعل والقبيح ما وافق النهي من الفعل ليس لذاته خاصة، وللأسباب: (الأول: لو وليس الحسن حسناً من قبل الصورة وليس حسن الفعل أو قبح عقلا لزم تعذيب تارك القبيح قبيحاً من قبل الصورة )(٥) الواجب، ومرتكب الحرم، سواء ورد الشرع وقال الشهرستاني (العقل لا يدل على حسن به أم لا بناء على أصلهم في وجوب تعذيب الشيء وقبحه في حكم التكليف من الله من استحقه اذا مات غير تائب، واللازم باطل شرعاً..... وقد يحسن الشيء شرعاً ويقبح لقول ه تعالى ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّىٰ نَبْعَثَ مثله المساوي له في جميع الصفات الن فسية رَسُولًا ١٥٥ [الإِسْرَاء الآية ١٥].

> واللازم باطل باعترافكم، وجمه اللزوم أن فعل العبد إما اضطراري، وإما اتفاقى، ولا شيء منهما بحسن ولا قبيح عقلا)(٢).

وقد رد الاشاعرة على المعتزلة ومن ذلك قال الشهرستاني (فقد قال أهل السنة: الواجبات

في حكم الله تعالى و بل ما ورد الأمر به لا يحسن ولا يقبح ولا يقتضى ولا يوجب فهو حسن وما ورد النهي عنه فقبيح من غير والسمع لا يعرف أي لا يوجد المعرفة بل

والحسن بخلافه ولا حكم للعقل في حسن

فمعنى الحسن ما ورد الشرع بالثناء على فاعله الثاني: لو كان الحسن والقبح بالعقل لما كان ومعنى القبيح ما ورد الشرع بذم فاعله)(١) شيء من أفعال العباد حسناً ولا قبيحاً عقالاً، قال الكلنبوي في حاشيته على شرح الجالال

<sup>(</sup>٣) الملل والنحل، الشهرستاني، ج١، ص٤١

<sup>(</sup>٤) المواقف، القاضى عضد الدين عبد الرحمن الأيجى، تحقيق عبد الرحمن عميرات، دار الجيل، بیروت، ۱۹۹۷، ج۳، ص۲۶۸

<sup>(</sup>٥) الإنصاف فيما يجب اعتقاده ولا يجوز الجهل به، محمد بن الطيب القاضي ابي بكر الباقلاني، تحقيق (١) شرح المقاصد في علم الكلام، سعد الدين مسعود وتقديم محمد زاهد الكوثري، مؤسسة الخانجي،

<sup>(</sup>٦) ينظر نهاية الأقدام في علم الكلام، محمد بن عبد الكريم احمد الشهرستاني ابو الفتح، تحقيق الفرد جيوم، مكتبة الثقافة، ص٧٠

بن عمر بن عبد الله التفتازاني، تحقيق دار المعارف مصر، ط٢، ١٩٦٣م، ص٤٩ النعمانية، باكستان، ١٩٨١م، ج٤، ص٢٨٣

<sup>(</sup>٢) شرح المقاصد، سعد الدين التفتلزاني، ج٤، ص ۲۸۶

الدواني على العقائد العضدية (لأنه المالك قال ألبياضي (والحسن بمعنى استحقاق على الأخلاق وله التصرف في ملكه كيف يشاء المدح والثّواب، والقبح بمعنى استحقاق الذمّ فله أن يجعل الواجبات على العباد محرمات والعقاب على التكذيب عنده (أبي منصور و بالعكس)(١).

#### ويقول المحقق الخراساني (١٣٢٩هـ):

مطلقا، أو في أفعال ه تعالى فلبنائهم أنه تعالى والتقبيح العقليين بمجموعة آراء: كلما فعل صدر منه في محله، لأنه مالك إن الله سبحانه وتعالى عادلاً، فلا يجوز عليه الخلق كله، فلو أثاب العاصى وعاقب المطيع تعذيب المطيع)(١). لم يأت بقبيح، لأنه تصرف في فلكه وهو لا مغايرا به قول الأشعري من أنّه يجوز لله يسأل عما يفعل وهم يسألون. وأما في أفعال سبحانه (أن يؤلم الأطفال في الآخرة وهو عادل العباد، فلبنائهم على عدم صدور الأفعال منهم إن فعله)(٥). بالاختيار، بل بالجبر والاضطرار، ولا شيء من أنكر الماتريدي إيجاب العقل للحسن والقبح، أفعال المجبور بحسن ولا قبيح)(٢) .

#### ٣. الماتر بدية

إنّ لمسألة التحسين والتقبيح العقليين دوراً الماتريدي مراتبهما . مؤتّراً في المسائل الكلامية، فالأشاعرة على قال أبو زهرة (إنّ منهاج الماتريدية للعقل إنكارها دور العقل والتأكيد على دور الشرع سلطان كبير فيه من غير أيّ شطط أو إسراف، فيهما وأمّا المعتزلة فهم على جانب مخالف، والأشاعرة يتقيّدون بالنّقل ويؤيّدونه بالعقل، وأمّا الماتريديّة فيعترفون بالتحسين والتقبيح حتّى إنّه يكاد الباحث يقرر أنّ الأشاعرة في ويمكن اعتبارهما حلقة وسطية بينهما.

الماتريدي) إجمالاً عقلي، أي يعلم به حكم الصانع في مدّة الاستدلال في هذه العشرة )(١٣) (وإنما أنكر الأشاعرة الحسن والقبح العقليين ولقد استقل الشيخ الماتريدي باب التحسين

ولكنه قادر على كشفهما إن العقل يوجب الحنة للمطيع والنار للكافر ولكن لم يحدد

خطّ بين الاعتزال وأهل الفقه والحديث،

<sup>(</sup>٣) ينظر إشارات المرام: فصل الخلافيات بين جمهور الماتريدية والأشعرية الجزء الثاني: ص ٣١٠ . 777 -

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص٤٥

الاشعري، تحقيق محمد أمين الضاوي، دار الكتب العلمية،، ٢٠٠٠م، ص١١٦

<sup>(</sup>١) ينظر: حاشية الكلنبوي على شرح الجلال الدواني على العضدية، إسماعيل الكلنبةي، دار سعادت عثمانیة، ۱۳۱۷ه، ج۲/۱۸٦

<sup>(</sup>٢) درر الفوائد في شرح الفرائد، محمد كاظم (٥) اللمع في الردعلى اهل الزيغ والبدع، ابو الحسن الخراساني (١٣٢٩ هـ)، تحقيق السيد مهدي شمس الدين، دار الارشاد الاسلامي، طهران، ١٤١٠

# اد. عثمان أحمد إبراهيم الكبيسي .....

والماتريديّة في خطّ بين المعتزلة والأشاعرة )(١) منقسمة في ذواتها الى حسن وقبيح، ولا يميز والنتيجة لهذا انه (يأخذ بحكم العقل فيما لا القبيح بصفة اقتضت قبحه بحيث يكون منشأ يخالف السرع، فإن خالف السرع فلابد من القبح، وكذلك الحسن فليس للعقل عندهم الخضوع لحكم الشرع)(٢)

العقل يستطيع أن يدرك حسن بعض الاشياء في نفس الأمر، ولا بين الصدق والكذب و لا وقبحها .....وهذا لا يوافق عليه الأشعري)(٣) بين السفاح والنكاح إلا إن الشارع حرم هذا المطلب الثالث: مدرسة الفقهاء الأصوليون

وهي مدرسة أخذت بالقول الوسط، فالتّحسين وهذا يعني ان ليس هناك أي اعتبار للحسن ومنها ما يُدرك بالشّرع، ومنها ما يُدرك المعتبرة، وبذلك يكون هذا الرأي باطل، فيقول بهما معًا .

وحُسْن التَّطهّر بالترّاب وقبح التّطيّب في حال يجزم العقل ببطلانه، وقد دل القرآن على فساده قبحها وحسنها بهما معًا ؟ كحسن الصَّلاة، وقبح تعطيل الحدود.

ولذلك يقول ابن القيم رحمه الله (فاعلم أن وأن الفعل نفسه حسن وقبيح ونحن نبين دلالته هذا مقام عظيم زلت فيه أقدام طائفتين من على الأمرين: الناس طائفة من أهل الكلام والنظر وطائفة أما الأول ففي قوله تعالى ﴿وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ من أهل السلوك والإرادة، فنفى لأجله كثير حَتَّىٰ نَبْعَثَ رَسُولًا ١٠ الإسْرَاء الآية ١٠]. وفي قوله من النظار التحسين والتقبيح العقليين وجعلوا رسلا مبشرين ومنذرين لئلا يكون للناس على الأفعال كلها سواء في نفس الأمر وأنها غير الله حجة بعد الرسل وفي قوله (كلما ألقي

منشأ حسن ولا قبح ولا مصلحة ولا مفسدة، ولا والماتريدية يرون (إن للأشياء قبحا ذاتيا وان فرق بين السجود للشيطان والسجود للرحمن واوجب هذا)(٤).

والتّقبيح للأشياء ليس عقليًّا أو شرعيًّا بإطلاق، والقبيح فيما لو لم ينهى الشرع عنه أو يأمر به فمن الأشياء ما يعلم حُسنها وقبحها بالعقل، أو حتى الفطرة السليمة أو الأعراف والتقاليد ابن القيم (وقد بينا بطلان هذا المذهب .... فحسن الصِّدق وقبح الكذب يُدرك بالعقل، فإن هذا المذهب بعد تصوره وتصور لوازمه الإحرام يُدرك بالسّرع، ومن الأشياء ما يُعلم في غير موضع والفطرة أيضاً وصريح العقل)(٥) ثم يقول ابن القيم (قددل القرآن أنه لا تلازم بين الأمرين وأنه لا يعاقب إلا بإرسال الرسل

<sup>(</sup>١) تاريخ المذاهب الاسلاميّة، محمد ابو زهرة، دار (٤) مدارج السالكين، ابن القيم، المحقق محمد حامد الفكر العربي، القاهرة، ج ١ ص ١٩٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ' ص١٦٨

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص١٦٩-١٧٠

الفقى، بيروت، دار الكتاب العربي، ١٩٧٣، ط٢، ج١،

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ج١، ص٢٣٠

بلى قد جاءنا نذير فكذبنا وقلنا ما نزل الله من غير كافية في سلامة القلب لكنها محتاج اليها شيء } فلم يسألوهم عن مخالفتهم للعقل بل في فهم العلوم الدينية، فلا غنى بالعقل عن للنُّذر وبذلك دخلوا النار وقال تعالى ﴿ أَلَمُ السمع ولا بالسمع عن العقل، والداعي الي يَأْتِكُمْ رُسُلُ مِّنكُمْ يَتُلُونَ عَلَيْكُمْ ءَايَاتِ محض السمع مع عزل العقل بالكلية جاهل، رَبَّكُمْ وَيُنذِرُونَكُمْ لِقَآءَ يَوْمِكُمْ هَنذَا ﴾ [الزُّمَر ومن ظن ان العلوم العقلية مناقضة للعلوم الآية ١٧] وقال تعالى ﴿ لَّمْ يَكُن رَّبُّكَ مُهْلِكَ الشرعية وان الجمع بينهما غير ممكن فهو ظن ٱلْقُرَىٰ بِظُلْمِ وَأَهْلُهَا غَفِلُونَ ﴿ وَالْنَعَامِ الآية عن عمى عين بصيرته). ١٣١] وعلى أحد القولين وهو أن يكون المعنى إنه لا ينكر احد ما للعقل من دور مهم في لم يهلكهم بظلمهم قبل إرسال الرسل فتكون الحكم على الأمور، على ان لا يتقدم على الآية دالة على الأصلين أن أفعالهم وشركهم السمع والنقل، ولا يتعارض معهما، لأنه ليس ظلم قبيح قبل البعثة وأنه لا يعاقبهم عليه إلا لديه الإمكانيات لعبور المجهول الذي خفى بعد الإرسال وتكون هذه الآية في دلالتها على عن بنبي البشر. الأمرين نظير الآية التي في القصص ﴿ وَلَوْلا يقول ابن خلدون: (العقلُ ميزان صحيحٌ، وَنَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ١٩ القَصَص الآية ١٤] فهذا النبوة، وحقائقَ الصفات الإلهية، وكلَّ ما وراء يدل على أن ما قدمت أيديهم سبب لنزول طُوره، فإن ذلك طمعٌ في محال)(٢). عملوا وعوقبوا بالأول والآخر)(١)

السمع (العلوم أما دينية مأخوذة بطريق التقليد المنعم بالشكر، وفطرهم على استقباح أضدادها، عن الأنبياء وأما بتعلم كتاب الله عزوجل أو

فيها فوج سألهم خزنتها ألم يأتكم نذير قالوا بتعلم سنة نبيه علي فالعلوم العقلية ان كانت

أَن تُصِيبَهُم مُّصِيبَةُ بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيهِمْ فَيَقُولُواْ فأحكامُه يقينيّةٌ لا كَذِب فيها، غير أنك لا تَطْمُعُ رَبَّنَا لَـوُلآ أُرْسَـلْتَ إِلَيْنَا رَسُـولاً فَنَتَّبِعَ ءَايَتِكَ أَن تَـزنَ بـه أمـورَ التوحيـد، والآخـرة، وحقيقـة

المصيبة بهم ولولا قبحه لم يكن سببا لكن وقد ذهب الفقهاء الأصوليون في الحسنُ والقبْحُ امتنع إصابة المصيبة لانتفاء شرطها وهو عدم في الأفعال مذهبًا وسطًا، فهما عقْليّان وشرعيان، مجيء الرسول إليهم فمذ جاء الرسول انعقد وأن الأفعال في نفسها حسنةٌ وقبيحةٌ، كما أنها السبب ووجد الشرط فأصابهم سيئات ما نافعةٌ وضارةٌ، وأنَّ العقلَ يُدركُ الحسْنَ والقُبْحَ في الأشياء، والله قد فطر عباده على استحسان - ويقول طاش كبري زادة عن موقع العقل من الصدق، والعدل، والعفة، والإحسان، ومقابلة

<sup>(</sup>٢)المقدمة، ابن خلدون ،(١٦٥ه)، دار احياء التراث العربي، بيروت، ط٤، ص٢٦٠

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين، ابن القيم، ۲۲۲/۱

لكنَّ الثواب والعقاب شرعيّان يتوقفان على أمر الشارع ونهيه، ولا يَجبان عن طريق العقل. قال ابن تيمية (فطريقة السلف والأئمة أنهم يراعون المعاني الصحيحة المعلومة بالشرع والعقل ويراعون أيضا الألفاظ الشرعية فيعبرون بها ما وجدوا إلى ذلك سبيلا ومن تكلم بما فيه معنى باطل يخالف الكتاب والسنة ردوا عليه ومن تكلم بلفظ مبتدع يحتمل حقا وباطلا نسبوه إلى البدعة أيضا وقالوا إنما قابل

بدعة ببدعة وردا باطلا بباطل)(١).

وقدرد الفقهاء الأصوليون على المعتزلة والاشاعرة حول مسألة الحسن والقبح بردود منها: أن المعتزلة ترى أن قبح الأشياء وحسنها والعقاب عليها والثواب ثابت عقلاً، فهم يرون أن هناك تلازم بين إدراك قبحها، وبين العقاب عليها... ويقال لهم (إنه لا تلازم بين هذين الأمرين، فالأفعال في نفسها حسنة وقبيحة، لكن لا يترتب عليها ثواب ولا عقاب إلا بالأمر والنهى، وقبل ورود الأمر والنهى لا يكون قبيحاً موجباً للعقاب مع قبحه في نفسه، بل هو في غاية القبح، والله لا يعاقب عليه إلا بعد إرسال الرسل. فمثلاً: الكذب والزنا: كلها قبيحة في ذاتها، لكن العقاب عليها مشروط بالشرع...)(٢).

﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي ٱلْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَغْيَ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُواْ بِٱللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلُ بِهِ عُلُطَنَا وَأَن تَقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ مَا لَا تَعُلُّمُونَ ٢٦ ﴿ [الأَعْرَاف الآية ٣٣].

فقد أخبر سبحانه وتعالى أن فعلهم فاحشة قبل نهيهم عنه، وأمر باجتنابه بأخذ الزينة، والفاحشة هنا: طوافهم بالبيت عراة، ثم قال تعالى ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَأْمُرُ بِٱلْفَحْشَآءِ ﴾ [الأغراف الآية ٢٨]. أي: لا يأمر بما هو فاحش في العقول والفطر. ولو كان إنما علم كونه فاحشة بالنهي، وأنه لا معنى لكونه فاحشة إلا لتعلق النهى به لصار معنى الكلام: إن الله لا يأمر بما ينهى عنه، وهذا لا يتكلم به آحاد الناس فضلاً عن الله سبحانه وتعالى؛ ثم أي فائدة في قوله «إن الله لا يأمر بما ينهي عنه»؟ فإنه ليس لمعنى كونه «فاحشة» عندهم إلا أنه منهي عنه، لا أن العقول تستفحشه.

## المبحث الثالث

# التحسين والتقبيح العقليين وأثرهما في العلوم والمعارف الإسلامية

• المطلب الأول: العقل لغة واصطلاحا قبل البدء بمعرفة دور العقل في الإسلام لابد من تعريف لغةً واصطلاحاً.

<sup>(</sup>١) درء تعارض العقل والنقل، ابن تيميه، تحقيق:محمد رشاد سالم، طبع ادارة الثقافة والنشر بجامعة محمد بن سعود الاسلامية، ١٩٩١م، ٢٥٤/١.

<sup>(</sup>٢) المعتزلة وأصولهم الخمسة وموقف السنة منها، عواد بن عبد الله المعتق، مكنية الرشد، الرياض، ط٢، ١٩٩٥م، ص١٦٤.

#### • العقل لغة:

قال بعض أهل العلم في تعريف العقل (العقل الاكتفاء بهذه لعلاقتها بالموضوع أصل معناه المنع، وفيه العقال للبعير سمى به • العقل اصطلاحا: لأنه يمنع عما لا يليق به)(١).

> وقال الفيروزآبادي (جمعه عقول، عقل يعقل وعقال)(٢).

> ماله علاقة وطيدة ببحثنا:

- ١. العلم: (العقل ضد الجهل)(٣).
- فهمه فهو عقول)(٤).
- سائر الحيوان ومنه (عقل الغلام أي أدرك المتكلمين)(^) ومــز)(٥).
- ٤. التثبت في الأمور (والعقل: التثبت في لقد جعل الإسلام للعقل مكانة كبيرة ومنزلة الأمور)<sup>(٢)</sup>.

وهناك تعريفات أخرى للعقل ولكنني آثرت

لقد تعددت أقوال العلماء في تعريفه وعن ذلك قال الزركشي (وقد تكلم قيه أصناف عقلا ومعقولا وعقل فهو عاقل من عقلاء الخلق من الفلاسفة والمتكلمين والفقهاء وكل واحد ما يليق بصناعته .....والمتكلمون هم ويطلق العقل على معاني أخرى وسنختار منها اهل النظر والنظر أبدا يتقدم العقل والفقهاء تكلموا فيه من حيث انه مناط التكليف)(٧). ومن تعاريف المشهورة (هو ضرب من العلوم ٢. الفهم: يقال (عقل الشيء يعقله عقلا، الضرورية وهو العلم بوجوب الواجبات واستحالة المستحيلات وجواز الجوازات، ٣. التمييز والإدراك الذي يمييز الإنسان عن وقال به بعض العلماء وحكى عن جمهور

# • المطلب الثاني: مكانة العقل في الإسلام

رفيعة حيث تكررت مادة عقل في القرآن الكريم (تسع واربعين مرة)(٩).

ما عدا ذلك من المرادفات للعقل كالنهي والألباب والحجى، وأمر الباري عزوجل

<sup>(</sup>١) ينظر تاج العروس من جواهر القاموس، محمد مرتضى الزبيدي، دراسة وتحقيق : على شيري، دار الفكر، ١٥: ٤٠٥.

مهدي المخزومي وابراهيم السامرائي، دار الرشيد، ١: الكويت، ١: ٨٤. .109

<sup>(</sup>٤) القاموس المحيط، ص١٣٣٦.

<sup>(</sup>٥) لسان العرب، ١: ٥٥٩.

<sup>(</sup>٦) لسان العرب . ١١ : ٤٥٨ .

<sup>(</sup>٢) الفاموس المحيط، مجد الدين الفيروزآبادي (٧) البحر المحيط، الزركشي، تحرير: د. عمر سليمان (٨١٧هـ)، مؤسسة الرسالة، ط٢، ١٩٨٧م، ص١٣٣٦ الاشقر و د. عبد الستار ابوغدة و د. محمد سليمان (٣) العين، الخليل بن احمد الفراهيدي، تحقيق الاشقر، نشر وزارة الاوقاف والشؤون الاسلامية،

<sup>(</sup>٨) ينظر المستصفى، ١:٢٣.

<sup>(</sup>٩) المعجم المفهرس للفاظ القرآن الكريم، محمد فوآد عبد الباقي، دار الكتب المصرية، ١٣٦٤، ص ۲۸ ع - ۶۲۹

# د. عثمان أحمد إبراهيم الكبيسي ....

بَنيَ ءَادَمَ ﴾ [الإِسْرَاء الآية ٧٠].

(والصحيح الذي يعول عليه أن التفضيل إنما ومهمات مباحث المعقول والمنقول)(٤). كان بالعقل الذي هو عمدة التكليف، وبه يعرف ان قاعدة التحسين والتقبيح مرتبطة بثلاثة علوم الله ويفهم كلامه ويوصل الى نعيمه وتصديق وهي علم الكلام وعلم الأصول وعلم الفقه، رسله، إلا انه لما لم ينهض بكل المراد من فأما ارتباطها بعلم الكلام من حيث (البحث العبـد بعثـت الرسـل وأنزلـت الكتـب)(١).

ومدح القرآن الكريم أصحاب العقول الذين وهل تدخل القبائح تحت إرادته ومشيئته؟ كما يستخدمون عقولهم فيما ينفعهم ويتفكرون ان لها ارتباط بمسألة خلق أفعال العباد وتعليل في خلق السموات والأرض، وبالوقت نفسه أفعاله تعالى بالحكم والاغراض ونحو ذلك ذم السفهاء الذين لا يحسنون التدبر والتفكر من المسائل الكلامية)(٥). والاهتداء.

- العلوم الإسلامية

ان قاعدة التحسين والتقبيح من القواعد المهمة أو لا)(١٦). واما ارتباطها بعلم الفقه فمن حيث حيث يندرج تحتها مسائل كثيرة وقد ذكر ذلك (أنها راجعة الى أن الفعل الواجب يكون حسنا الكثير من العلماء، قال السمعاني (ومعرفة هذه المسألة أصل كبير من مسائل كثيرة)(٢).

بالتفكر والتدبر وهذا يدل على عظم شأن وقال ابن القيم (ولا تغضض طرف بصيرتك العقل ومكانته فقال تعالى ﴿\* وَلَقَدْ كَرَّمْنَا عن هذه المسألة فإن شأنها عظيم وخطرها جسيم)(٣). وقال كل من التفتازاني وابن نجيم وقال القرطبي في تفسير الآية الكريمة (هذه المسألة من أمهات مسائل الأصول

في أفعال الباري تعالى هل تتصف بالحسن ؟

وأما ارتباطها بعلم أصول الفقه من جهة • المطلب الثالث: اثر قاعدة التحسين البحث عن (ان الحكم الثابت بالأمر يكون والتقبيح على العلوم والمعارف الإسلامية حسنا والحكم الثابت بالنهى يكون قبيحا، ثم • المطلب الاول: اثر التحسين والتقبيح على هل يمكن أن يكون للعقل دور أيضا في معرفة حسن أو قبح الأفعال غير المنصوص عليها

<sup>(</sup>٣) مفتاح دار السعادة، ابن قيم الجوزية، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢: ٣٨.

<sup>(</sup>٤) التلويح على التوضيح لمتن التنقيح، التفتازاني (۷۹۲هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت ، ١ : ١٧٢

<sup>(</sup>٥) فتح الغفار بشرح المنار، المعروف بمشكاة الانوار في اصول المنار، ابن نجيم الحنفي، مطبعة (٦) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن، محمد بن احمد القرطبي، وفتح الغفار، ابن نجيم، ١: ٥٥. دار الكتب العلمية، بيروت، ١٠: ١٩١-١٩١.

<sup>(</sup>٢) قواطع الادلة في الاصول، ابن السمعاني، تحقيق : محمد حسن محمد حسن اسماعيل، دار الكتب مصطفى البابي الحلبي واولاده، مصر، ١: ٥٥. العلمية، بيروت، ١٩٩٧م، ٢: ٤٨.

المعارف العقلية الحديثة

لقد كان للظروف التي مرت بها الأمة العربية والإسلامية في القـرن العشريـن مـن ضعـف وتخلف علمي واقتصادي واستبداد سياسي خاصة بعد سقوط الخلافة العثمانية وتفكك الدولة الى دويلات صغيرة لم تستطع أن تقف عرف ابن خلدون بأنه (علم يتضمن الحجاج بوجه الاحتلال الغربي للأمة الإسلامية (وكانت عن العقائد الإيمانية بالأدلة العقلية والرد هناك طائفة من العلماء حاولت الجمع بين على المبتدعة المنحرفين في الاعتقادات عن منهج الإسلام والمنهج الغربي العلماني، المذاهب السلف وأهل السنة)(٤) ومن تعريفات وسعت للتوفيق بين الإسلام والحضارة الغربية علم الأصول: (فالأصول جمع أصل، وهو في وأرادت أن تبين للناس ان الدين الإسلامي اللغة ما ينبني عليه غيره)(٥). الحق لا يحارب العلم ولا ينافي العقل وانه وفي الاصطلاح: (العلم بالأحكام الشرعية عن دين العقل والحرية والفكر، وان شريعة الإسلام أدلته التفصيلية بالاستدلال)(٦). قائمة على العقل الذي لا يقر أرباب الثقافة الغربية غيره حكما)(٢).

> او العقلانيين لإعتمادهم كليا على العقل ونقد النصوص وتطويعها أو تأويلها حسب رغباتهم، وهو اتجاه فكري يغالي في تقييم العقل والاعتماد عليه (فلا تكاد تطالع كتابا

والحرام يكون قبيحا، لئلا يثبت بالأمر ما ليس من كتب رموز هذه المدرسة أو تتأمل اجتهادا بحسن وبالنهي ما ليس بقبيح، ثم ان هذه من اجتهاداتهم إلا وتجد التأثر الواضح بفكر القاعدة يحتاج إليها في مسائل من الفقه)(١) . المعتزلة من أصوله ومتطلباته من جهة والوقوع • المطلب الثاني: اثر التحسين والتقبيح على تحت ضغط العلمانية والفلسفة الغربية من جهة أخرى)<sup>(٣)</sup>.

- المبحث الثالث: ماهية علم الكلام وعلم الأصول والعلاقة بينهما
- المطلب الأول: ماهية علم الكلام وعلم الأصول

وعلم أصول الفقه هو (علم يتعرف منه استنباط الأحكام الشرعية الفرعية عن أدلتها وقد أطلق على هؤلاء المفكرون بالعصرانيين الإجمالية اليقينية .... والغرض منه استنباط

<sup>(</sup>١) فتح الغفار، ١: ٥٥.

<sup>(</sup>٢) العصرانيون بين مزاعم التجديد وميادين التغريب، ١٩٩٨م، ص٤١ محمد حامد الناصر، مكتبة الكوثر، الرياض، ط٢، (٦) ارشاد الفحول الى تحقيق الحق من علم الاصول، ۲۰۰۱ م، ص ۱۸۰.

<sup>(</sup>٣) ينظر التجديد في الفكر الاسلامي، عدنان محمد أمامة، دار ابن الجوزي، ١٤٢٤هـ، ص٣٦٧.

<sup>(</sup>٤) المقدمة، ابن خلدون، ج١، ص٥٨٥

<sup>(</sup>٥) ارشاد الفحول الى تحقيق الحق من علم الاصول، محمد بن علي بن محمد الشوكاني، دار السلام،

محمد بن على بن محمد الشوكاني، ص٤٢

الأحكام الصحيحة.

لذلك نجد هناك قواسم مشتركة بين العلمين البدع فإنما هو للمسلمين هذا أفضل)(٢). على مستوى الحصيلة النهائية.

لوجدنا أن الدواعي التي تطلبت ظهورهما، أنْ يضللوا الرأي العام المسلم، وأصبح لعلم يمكن أن تكون واحدة، نظراً للظروف التي الكلام منزلة. كانت تمر بها الأمة الإسلامية.

فقد ظهرت فرقة الخوارج والجبرية والقدرية وكلها فرق كان للعامل الديني وحرية النظر وضعه بعيدا عن طريقة المتكلمين في وقته، والفكر إضافة لوجود شتى الملل والنحل واقصد بهم المعتزلة. ضمن محيط الدولة الإسلامية الوليدة، كان لها ولقد استفاد الاشاعرة مع الماتريدية والمعتزلة دور في بروزها وأخذها مساحة واسعة من حيز أيضا من منهجية الإمام الشافعي في الرد على وبعضها كلف الدولة الإسلامية الوقت والجهد المتكلمين أصوليون كان لهم باع طويل في علم والمال من اجل التخلص منها، وان بقيت أصول الفقه فضلا عن ريادتهم لعلم الكلام. رواسب بعضها قرون طويلة في المجتمع • المطلب الثاني: العلاقة بين علم الكلام الإسلامي.

الأحكام الشرعية الفرعية عن أدلتها الأربعة ومن المؤكد أن علم الكلام قد ظهر نتيجة التفصيلية أعنى: الكتاب والسنة والإجماع لمتطلبات المرحلة التي ظهرت فيها شبهات والقياس وفائدته استنباط تلك الأحكام عن أهل الكتاب وكان لترجمة الفلسفة اليونانية دور وجه الصحة)(١) ومادام الأمر يتضمن الدفاع كبير في ظهوره، ثم ظهرت البدع و وانتشرت، عن العقيدة الإسلامية من جهة علم الكلام مماحدا بالإمام احمد رحمه الله عندما سئل ولكن بطريقة انه ينقي العقائد من الانحرافات (الرجل يصوم ويصلي ويعتكف أحب إليك التي تصيبها و ولا يكون ذلك إلا باستيعاب أو يتكلم في أهل البدع؟ فقال: إذا قام وصلى واعتكف فإنما هو لنفسه وإذا تكلم في أهل

ولذلك كان للمتكلمين دورهم في الوقوف في ولو رجعنا تاريخيا الى عوامل ظهور العلمين وجه الزنادقة والثنوية والمبتدعة الذين حاولوا

ويعد الإمام الشافعي بحق الواضع الأول لقواعد علم الأصول في كتابه الرسالة والذي

التفكير الإسلامي، بل ووجد لها أتباع وأنصار، خصومهم اعتمادا على تلك المنهجية، ونبغ من

وعلم الأصول

كان للمتكلمين دور كبير في تطوير علم الأصول

محمـد الغزالي، دار احياء التراث العربي، بيروت

<sup>(</sup>١) المستصفي من علم الاصول، ابو حامد محمد بن (٢) مجموع الفتاوى، ابن تيميه (٧٢٨هـ)، مجمع الملك فهد، المدينة المنورة، ١٩٩٥م ٢٨ ٢٣١١

وتأصيل مباحثه وخصوصا من الاشاعرة الإمام يلتزم مذهباً مخصوصاً في المسائل المظنونة الباقلاني في كتابه الجامع لجميع مباحث علم الشرعية)(١). الأصول وسماه التقريب والإرشاد في ترتيب ويمكن القول أن كلا العلمين يعتمدان على طرق الاجتهاد، خير شاهد على ذلك، إذ إن العقل في تأصيل القواعد، فعلم الأصول يعتمد كثير من الباحثين لعلم الأصول يذهبون الى أن على السمع أو النقل ثم يستعين بالعقل في (التقريب والإرشاد للقاضي أجل كتاب صنف استنباط القواعد مستعيناً بالعقل في الاجتهاد في هذا العلم مطلقاً)(١).

علم أصول الدين، وهو كتاب العمد، وفي ذلك ونصرتها بالأدلة العقلية. يقول ابن خلدون (وكان من أحسن ما كتب إن ارتباط علم الكلام بأصول الفقه والتلازم فيه المتكلمون كتاب البرهان لإمام الحرمين بينهما مما يجعل الفصل بين مستحيلا أو والمستصفى للغزالي، وهما من الاشعرية استغناء علم الأصول عن علم الكلام ليس وكتاب العمد لعبد الجبار وشرحه المعتمد صحيحاً ولعل عدم التفريق بينهما هو الذي لأبي الحسن البصري وهما من المعتزلة وكانت جعل بعضهم يظن إمكان استغناء الأصول عن الأربعة قواعد الفن وأركانه)(٢).

لقد صبت جهود المتكلمين من معتزلة من علماء الأصول إلى الأدلة الكلامية؛ بغية واشاعرة في علم الأصول بقصد الارتقاء به إثبات آرائهم الأصولية)(١). وتطويره، فشهدت موضوعاته نتيجة لذلك مماحدا ببعضهم الى الزعم باحتياج أصول توسعا وتطوراً وتنوعاً، كما شهدت تغييراً الفقه الى علم الكلام وبالعكس، وعن ذلك كبيراً في كثير من مباحثه ومسائله الى الدرجة التي بلغ فيها الأمر ببعض علماء الكلام أن ردوا بعض القواعد، بغض النظر عن قائلها (٣) البرهان في أصول ال: فقه، عبد الملك بن عبد الله حتى قال الإمام الجويني (وإلا فحق الأصولي بن يوسف الجويني أبو المعالي، دار الوفاء، الرياض، ألا يلتفت الى مذاهب أصحاب الفروع ولا

الفقهي، وكذلك علم الكلام عند المتكلمين وكذلك من المعتزلة القاضى عبد الجبار يستعين بالعقل سواء كان مقدما على السمع الهمداني فقد وضع كتاب يعد ركناً من أركان أو متأخراً عنه في الدفاع عن العقيدة الإسلامية

علم الكلام، ومن زاوية أخرى لجأت (جماعة

ط۳، ۱۹۹۲م، ص۷۷۳

<sup>(</sup>٤) انظر المستصفى، لأبو حامد الغزالي، ص ٢٨٥، وأعلام الموقعين عن رب العلمين، إبن قيم ١ الجوزية (٧٥١هـ)، راجعه: طه عبد الرؤوف سعد. دار الكتب العلمية، بيروت، ص ٢٣٤

<sup>(</sup>١) البحر المحيط، بدر الدين الزركشي، ج١، ص٨

<sup>(</sup>٢) المقدمة، ابن خلدون، ١: ٧٧٥

يقـول أبـو حبـان التوحيـدي(١) (وبابـه[أي علـم الكلام] مجاور لباب الفقه، والكلام فيهما المتكلمين والأصوليين مشترك، وإن كان بينهما انفصال وتباين، فإنّ من المسائل التي شغلت الأمة الإسلامية كثيرا فهو يخدم العقل و يستضيء به)<sup>(۲)</sup>.

(١) أبو حيان على بن محمد بن العباس التوحيدي البغدادي. (٩٢٣-٩٢٣) فيلسوف متصوف، وأديب بارع، من أعلام القرن الرابع الهجري، عاش أكثر أيامه في بغداد وإليها ينسب. وقد امتاز أبو حيان بسعة الثقافة وحدة الذكاء وجمال الأسلوب، كما امتازت مؤلفاته بتنوع المادة، وغزارة المحتوى؛ فضلا عما تضمنته من نوادر وإشارات تكشف بجلاء عن الأوضاع الفكرية والاجتماعية والسياسية للحقبة التي عاشها، وهي -بعد ذلك- مشحونة بآراء المؤلف حول رجال عصره من سياسيين ومفكرين وكتاب. وجدير بالذكر أن ما وصلنا من معلومات عن حياة (٣) القضاء والقدر في الاصطلاح، أو في الشرع: هو التوحيدي -بشقيها الشخصى والعام- قليل ومضطرب، تقدير الله تعالى الأشياء في القدم، وعلمُه سبحانه وأن الأمر لا يعدو أن يكون ظنا وترجيحا؛ أما اليقين فلا أنها ستقع في أوقات معلومة عنده، وعملي صفات يكاد يتجاوز ما ذكره أبو حيان بنفسه عن نفسه في كتبه مخصوصة، وكتابتُه سبحانه لذلك، ومشيئته له، ورسائله

(٢) ثمرات العلوم، ابو حيان التوحيدي، ابو محمود ينظر القضاء والقدر في ضوء الكتاب والسنة ومذاهب زناتی ومحمد غالب برکات، دار نینوی، ص۱۹۲.

# • المطلب الثالث: القضاء والقدر عند

الشركة بينهما واقعة ... ألا ترى أن الباحث عن هي مسألة (القضاء والقدر)(٣) وهي تعود في العالم في قدمه وحدوثه وامتداده وانقراضه أصلها الى القبح والحسن والتي أخذت حيزاً يشاور العقل و يخدمه، ويستضيء به و يستفهمه كبيرا من السجالات عند المتكلمين، بل ؟ كذلك الناظر في العبد الجاني هل هو مشابه ونشأت فرق كلامية بحثت في هذه المسألة للحال فيرد إليه أو مشابه للحر فيحمل عليه ؟ ووصل البعض منها الى القتل وإراقة الدماء، ولذلك فإن الأمة الإسلامية انقسمت في القدر على ثلاثة أقسام:

(القسم الأول: غلوا في إثبات القدر وسلبوا العبد قدرته واختياره وقالوا أن العبد ليس له قدرة ولا اختيار، ولم يفرقوا بين فعل العبد الواقع باختياره وبين فعله الواقع بغير اختياره ولا شك أن هؤلاء ضالون لأنه مما يعلم بالضرورة من الدين والعقل والعادة أن الإنسان يفرق بين الفعل الاختياري والفعل الإجباري. القسم الثاني: غلوا في إثبات قدرة العبد واختياره، حتى نفوا أن يكون لله تعالى مشيئة أو اختيار أو خلق فيما يفعله العبد، وزعموا

ووقوعها على حسب ما قدّرها، وخلقُه لها.

الناس فيه، لعبد الرحمن بن صالح المحمود، دار النشر الدولي، الرياض، ١٤١٤ هـ: ص ٣٩-٠٤.

وتطرفوا تطرفا عظيماً في إثبات قدرة العبد الثاني وكل عاقل يعرف ذلك . واختياره.

> والقسم الثالث: وهم الذين آمنوا فهداهم الله لما اختلف فيه من الحق بإذنه، فسلكوا في ذلك مسلكاً وسطاً قائماً على الدليل الشرعي مستعينين على فهمه بالعقل وهم أهل السنة والجماعة، وقالوا إن الأفعال التي يحدثها الله تعالى في الكون تنقسم إلى نوعين:

النوع الأول: ما يجريه الله تبارك وتعالى من فعله في مخلوقاته فهذا لا اختيار لأحد فيه كإنزال المطر وإنبات الزرع والإحياء والإماتة والمرض والصحة وغير ذلك وهذه بلاشك تشاءون مشيئة تستلزم الفعل إلا وقت أن يشاء ليس لأحد فيه اختيار وليس لأحد فيها مشيئة الله تعالى مشيئتكم تلك)(٣). وإنما المشيئة فيها لله الواحد القهار.

الإرادة فهذه الأفعال تكون باختيار فاعليها الله - تعالى - وإرادته، إذ هو الخالق - سبحانه وإرادتهم لان الله تعالى جعل ذلك إليهم)(١). قال الله تعالى ﴿ لِمَن شَاءَ مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ الله ربّ العالمين)(٤) ( التَّكْوِير الآية ٢٨] ، وقال تعالى ﴿مِنكُم مَّن يُريدُ ٱلدُّنْيَا وَمِنكُم مَّن يُريدُ ٱلْآخِرَةُ ﴿ اللَّهِ عِمْرَان الآية ١٥٠] ، وقال تعالى ﴿فَمَن شَاءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَآءَ فَلْيَكُفُرُ ﴾ [الكهف الآية ٢٩]، والإنسان يعرف الفرق بين ما يقع منه اختيارا وبين ما يقع منه اضطرارا وإجبارا ويعرف أن الفرق بين

> (١) وجوه الخلاف بين الفرق الإسلامية في المسائل الكلامية. د. إسماعيل إبراهيم صخي (اطروحة دكتوراه، الجامعة الإسلامية- بغداد، ٢٠٠٩م، ص١٥٣.

أن العبد مستقل بعمله، وهؤلاء أيضاً غلوا الفعلين هو أنه مختار في الأول ومضطر في

(وعن قوله تعالى ﴿وَمَا تَشَاَّءُونَ إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ ﴾ [الإنسان الآية ٣٠] يقتضى أن مشيئة الله تعالى مستلزمه لمشيئة العبد ومستلزم المستلزم مستلزم، فإذا مشيئة الله مستلزمه لفعل العبد، وذلك هو الجبر، وهكذا الاستدلال على الجبر بقوله ﴿فَمَن شَآءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَآءَ فَلْيَكُفُرُ ﴾ [الكَهْف الآية ٢٩] لأن هذه الآية أيضاً تقتضى كون المشيئة مستلزمه للفعل ثم التقرير ما تقدم)<sup>(۲)</sup>.

وأجاب العلامة الآلوسي بان معنى الآية (وما

وقال سيد طنطاوي: أي (وما تشاءون شيئا من النوع الثاني: ما تفعله الخلائق كلها من ذوات الأشياء، إلا بعد خضوع هذا الشيء لمشيئة - لكل شيء، وهو صاحب الخلق والأمر تبارك

<sup>(</sup>٢) تفسير الرازي، لأبي عبد الله فَخْر الدِّين مُحَمَّد بن عُمَر بن حسين القرشي الطبرستاني الأصل الشَّافعيّ الْمَذْهَب الرَّازي، (ت ٢٠٦هـ)، المطبعة البَهيَّة المصرية، مصر، ط۳، ۱۲/۱۲۲

<sup>(</sup>٣) رُوح المَعَاني في تَفْسِيرْ الْقُرْآن العظيم والسبع المثاني، لأبي الثُّنَّاء شَهاب الدِّين السيد محمود بن عبد الله الآلُوسي البَغْدَادي، (١٢٧٠هـ)، دار إحْيَاء الترُّاث العَربيّ، بَيرْوُث، ٣٣/٢٢

<sup>(</sup>٤) التفسير الوسيط للقرآن الكريم، لمحمد السيد طنطاوي، راجعه : عبد الرحمن العدوي، دار المعارف،

#### الخاتمة

النتائج التي توصلت إليها، خاصة وان مسألة العقليين فيها مواطن اتفاق بين العلماء، ومواطن التحسين والتقبيح لابد لكل أصولي ومتكلم اختلاف بينهم. والحمد لله أولاً وآخراً. أن يمر بها ويدلي برأيه فيا بين مؤيد للعقل أو مؤيدا للنقل أو آخذا بكليهما، علما بأن أغلب المتكلمين هم أصوليون لهم باع طويل في علم الأصول إن لم نقل من المؤصلين لهذا أهم النتائج التي توصلت إليها: العلم بعد الإمام الشافعي رحمه الله، وكل - أن التحسين مأخوذ من الحسن، وهو الاختلافات فيما بين الأصوليون سواء كانوا في اللغة: ضد السيئ، والتقبيح مأخوذ متكلمين أو فقهاء كانت تدور دور العقل من القبح، وهو في اللغة: ضد الحسن. ومكانته في التشريع .

ولا شك أن العقل له مكانة كبيرة في شريعة يعود به على فاعله نفع. الإسلام، ولا أدل على ذلك من كثرة تكرار مادة - أن المجالات التي يمكن للعقل أن يُعمل فيها (عقل) في كتاب الله تعالى، وقد وردت كلها على دوره كثيرة جداً، سواء في مجال الاعتقاد أو سبيل مدح من اتصف به، أو ذم من انتفى عنه . الشرائع أو الأخلاق أو التجارب والابتكارات، أن أبرز فرقة من فرق أهل القبلة اشتهر عنها القول غير أن هناك مجالات يعجز العقل عن دركها؟ بالتحسين والتقبيح العقليين هي فرقة المعتزلة، وقد فينبغي عدم إقحامه فيها؛ وذلك كأمور الغيب، انتقل إليهم هذا القول عن طريق روافد غير إسلامية وإثبات أسماء الله الحسنى وصفاته العليا، ؛ وكان الفلاسفة اليونان من أقوى الروافد في ذلك. والخوض في القدر، والحكم بالحل والحرمة أن قاعدة التحسين والتقبيح العقليين من مهمات والوجوب والندب والكراهة من دون الاستناد القواعد وكبار المسائل، وذلك لارتباطها بعلوم إلى النصوص الشرعية. عدة، كعلم الكلام، وعلم أصول الفقه، وعلم - الأحكام الشرعية التعبدية، وهذه لا خلاف الفقه، وأن الأصوليين الفقهاء ذكروا مسألة بين العلماء في أن مرجعها إلى الشرع دون

التحسين والتقبيح العقليين في كتب أصول الفقه لعلاقتها الكبيرة بالأحكام التكليفية، فضلاً عن الأصوليين من المتكلمين . في نهاية البحث لابد من تسجيل مجموعة من والذي ظهر لي أن مسألة التحسين والتقبيح

# النتائج

ومعنى الحسن اصطلاحاً: هو النافع، أو ما

العقل. وكل ما أمر الله به ورسوله فهو حسن، وأن كل ما نهى الله عنه ورسوله فهو قبيح.

مصر، ط۱، ۱۶۰۳هـ ۱۹۸۳م: ۱/ ۴۶۰۵.

- أن الذي يترجح لى في مسألة التحسين والتقبيح العقليين هو ما عليه أئمة السلف من إثبات إدراك العقل لحُسن أو قُبح كثير من الأشياء والأفعال؛ لكن لا يترتب على ذلك الإدراك - القرآن الكريم. حكم شرعى من إيجاب أو تحريم أو ندب أو الإحكام في أصول الأحكام، سيف الدين أبي كراهة أو إباحة؛ بل الأمر في ذلك متوقف على الحسن على بن أبي علي بن محمد الآمدي، ورود النصوص الشرعي، وذلك لأن هذا القول تحقيق عبد الرزاق عفيفي، المكتب الاسلامي، هو ما تشهد له النصوص الشرعية والفطر بيروت، ط٢. المستقيمة والعقول السليمة.

معنوي؛ ترتبت عليه ثمرات عقدية وأصولية دار السلام، ١٩٩٨م. وفقهية. ومن الثمرات العقدية المترتبة على إشارات المرام: فصل الخلافيات بين جمهور الخلاف في التحسين والتقبيح العقليين ما يلي: الماتريدية والأشعرية الجزء الثاني: ص ٣١٠ أ) معرفة الله تعالى هل هي واجبة بالشرع أو \_ ٣٣٢. بالعقل؟

ج) الخلاف في وجوب الصلاح والأصلح على الإنصاف فيما يجب اعتقاده ولا يجوز الجهل الله تعالى. وغيرها من المسائل.

مسائل وهي:

أ. الأحكام العقلية كالحسابيات والهندسة ب. الاحكام الشرعية والتعبدية

ما نهى عنه فهو قبيح.

والحمد لله أولا وآخراً ..

# المصادر والمراجع

ارشاد الفحول الى تحقيق الحق من علم - أن الخلاف في التحسين والتقبيح العقليين خلاف الاصول، محمد بن علي بن محمد الشوكاني،

أعلام الموقعين عن رب العلمين، ابن قيم ب) الخلاف في وجوب اللطف على الله الجوزية (٥١هـ)، راجعه: طه عبد الرؤوف سعد . دار الكتب العلمية، بيروت.

به، محمد بن الطيب القاضى ابي بكر الباقلاني، ان هناك مواطن اتفاق في التحسين والتقبيح في تحقيق وتقديم محمد زاهد الكوثري، مؤسسة الخانجي، مصر، ط۲، ۱۹۶۳م.

البحر المحيط، الزركشي، تحرير: د. عمر سليمان الاشقر و د. عبد الستار ابو غدة و د. ج. كل ما امر به الله ورسوله فعو حسن وكل محمد سليمان الاشقر، نشر وزارة الاوقاف والشؤون الاسلامية، الكويت.

البرهان في أصول ال: فقه، عبد الملك بن عبد الله بن يوسف الجويني أبو المعالي، دار الوفاء، الرياض، ط٣، ١٩٩٢م.

# ۲۸۲ | د. عثمان أحمد إبراهيم الكبيسي ٢٨٠

دار الفكر .

تاريخ المذاهب الاسلاميّة، محمد ابو زهرة، شاهين، دار الثبات. دار الفكر العربي، القاهرة.

أمامة، دار ابن الجوزي، ١٤٢٤هـ.

تفسير الرازي، لأبي عبد الله فَخْر الدِّين مُحَمَّد دار إِحْيَاء الترَّاث العَرَبيّ، بَيْرُوْت. بن عُمَر بن حسين القرشي الطبرستاني الأصل شرح الأصول الخمسة، القاضي عبد الجبار، المطبعة البَهيَّة المصرية، مصر، ط٣.

التلويح على التوضيح لمتن التنقيح، التفتازاني شرح المقاصد في علم الكلام، سعد الدين (٧٩٢هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت.

التفسير الوسيط للقرآن الكريم، لمحمد السيد دار المعارف النعمانية، باكستان. طنطاوي، راجعه: عبد الرحمن العدوي، دار العصرانيون بين مزاعم التجديد وميادين المعارف، مصر، ١٤٠٣هـــ١٩٨٣م.

ثمرات العلوم، ابو حيان التوحيدي، ابو الرياض، ط٢، ٢٠٠١ م . محمود زناتي ومحمد غالب بركات، دار نينوى العين، الخليل بن احمد الفراهيدي، تحقيق القرطبي، دار الكتب العلمية، بيروت . الرشيد . عثمانية، ١٣١٧.

الخراساني (١٣٢٩هـ)، تحقيق السيد مهدي النشر الدولي، الرياض، ١٤١٤هـ.

تاج العروس من جواهر القاموس، محمد شمس الدين، دار الارشاد الاسلامي، طهران مرتضى الزبيدي، دراسة وتحقيق: على شيري، الردعلى الجهمية والزنادقة، الامام احمد بن حنبل (ت ۲٤۱ هـ)، تحقيق : صبري بن سلامة

رُوح المعَاني في تَفْسِيرْ الْقُرْآن العظيم والسبع التجديد في الفكر الاسلامي، عدنان محمد المثاني، لأبي الثَّناء شِهاب الدِّين السيد محمود بن عبد الله الآلُوسي البَغْدَادي، (١٢٧٠هـ)،

الشَّافعيّ الْمَذْهَب الرَّازي، (ت ٢٠٦هـ)، تحقيق د. عبد الكريم عثمان، مكتبة وهبة، مصر .

مسعود بن عمر بن عبد الله التفتازاني، تحقيق

التغريب، محمد حامد الناصر، مكتبة الكوثر،

الجامع لأحكام القرآن، محمد بن احمد مهدي المخزومي وابراهيم السامرائي، دار

حاشية الكلنبوي على شرح الجلال الدواني فتح الغفار بشرح المنار، المعروف بمشكاة على العضدية، إسماعيل الكلنبي، دار سعادت الانوار في اصول المنار، ابن نجيم الحنفي، مطبعة مصطفى البابي الحلبي واولاده، مصر درء تعارض العقل والنقل، ابن تيميه، تحقيق: القاموس المحيط، مجد الدين الفيروزآبادي محمد رشاد سالم، طبع ادارة الثقافة والنشر (٨١٧هـ)، مؤسسة الرسالة، ط٢، ١٩٨٧م. بجامعة محمد بن سعود الاسلامية، ١٩٩١م . القضاء والقدر في ضوء الكتاب والسنة ومذاهب درر الفوائد في شرح الفرائد، محمد كاظم الناس فيه، لعبد الرحمن بن صالح المحمود، دار قواطع الادلة في الاصول، ابن السمعاني، الأيجي، تحقيق عبد الرحمن عميرات، دار تحقيق: محمد حسن محمد حسن اسماعيل، الجيل، بيروت، ١٩٩٧. دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩٧م.

لسان العرب، جمال الدين محمود بن مكرم عبد الكريم عثمان، مؤسسة الرسالة، بيروت، بن منظور، دار صادر، بیروت .

اللمع في الرد على اهل الزيغ والبدع، ابو نهاية الأقدام في علم الكلام، محمد بن عبد الحسن الاشعري، تحقيق محمد أمين الضاوي، الكريم احمد الشهرستاني ابو الفتح، تحقيق دار الكتب العلمية،، ٢٠٠٠م.

مجموع الفتاوي، ابن تيميه (٧٢٨هـ)، مجمع وجوه الخلاف بين الفرق الإسلامية في المسائل الملك فهد، المدينة المنورة، ١٩٩٥م.

المستصفى من علم الاصول، ابو حامد محمد دكتوراه، الجامعة الإسلامية- بغداد، ٢٠٠٩م. بن محمد الغزالي، دار احياء التراث العربي، بيروت .

> المعتزلة وأصولهم الخمسة وموقف السنة منها، عواد بن عبد الله المعتق، مكنية الرشد، الرياض، ط٢، ١٩٩٥م.

> المعجم المفهرس للفاظ القرآن الكريم، محمد فوآد عبد الباقى، دار الكتب المصرية، ١٣٦٤ هجرية.

> مفتاح دار السعادة، ابن قيم الجوزية، دار الكتب العلمية، بيروت.

> المقدمة، ابن خلدون ، (٨١٦هج)، دار احياء التراث العربي، بيروت، ط٤

> الملل والنحل، أبو الفتح محمد بن عبد الكريم الشهرستاني (ت ٤٨هـ)، تقديم صدقى جميل العطار، دار الفكر، بيروت، لبنان، ١٤٢٥هـ-۰۰۲م.

> المواقف، القاضي عضد الدين عبد الرحمن

نظرية التكليف آراء عبد الجبار الكلامية، ۱۹۷۱م.

الفرد جيوم، مكتبة الثقافة

الكلامية . د، إسماعيل إبراهيم صخي (اطروحة

\* \* ※