
ة النبوية وبناء الأمن النفسي: رؤية  نَّ السُّ
سيكولوجية للذات المعاصرة

The Prophetic Sunnah and the Architecture of 

Psychological Security: A Scholarly Psychological 

Inquiry into the Dynamics of the Contemporary Self

حسام وليد السامرائي
ماجستير في العقيدة الإسلامية / باحث علمي

مدرسة الحديث العراقية

Husam Waleed Al-Sammarraie /Master’s Degree in 

Islamic Creed / Researcher - Iraqi School of Hadith.

AlsammarraieHusam@gmail.com





663 . مجلة العلوم الإسلامية    مجلة علمية فصلية محكمة     العدد 40 ..........................
....................................................................... حسام وليد السامرائي 

الملخص
عن  متسائلًاً  الحديث،  النفس  لعلم  التقليدية  المقولات  تتجاوز  معرفية  إشكالية  من  البحث  هذا  ينطلق 

والاتساق  المعنى  إلى  تسعى  غائية  ذات  أم  للظروف،  خاضع  عصبيّ-سلوكيّ  تركيب  أهو  الإنسان:  حقيقة 

نةّ النبوية بوصفها خطابًا تأسيسيًّا لنموذج نفسي متكامل،  الوجودي؟ في ضوء هذا التساؤل، تُستأنف قراءة السُّ

يكشف عن توازن النفس بين العوالم الغيبية والمادية، ويُعيد تأويل مفاهيم كالصبر، التوكل، الحلم، والذكر 

كآليات علاجية ذات بنية معرفية وروحية متماسكة. ويُثبت البحث أن السنة النبوية سبقت النظريات الحديثة 

مةً النبيَّ محمدًا صلى الله عليه وسلم  في بناء علم نفس غائي، يربط بين المعاناة والمعنى، وبين التوازن الداخلي والتوحيد، مقدِّ

كأول مرشد نفسي قرأ النفس الإنسانية في شمولها الوجودي. وبينما يكشف البحث عن اختلالات في البنية 

الروحية للنموذج الغربي، فإنه لا يدعو إلى القطيعة، بل إلى إعادة هندسة النموذج النفسي من الداخل عبر وعي 

توحيدي يُعيد للنفس البشرية وحدتها وغايتها.

الكلمات المفتاحية: السنة النبوية، الأمن النفسي، علم النفس، العلاج النفسي.

Abstract:

This study explores the Prophetic tradition as a foundational psychological 

model that unites the soul, meaning, and healing. It argues that Prophet Mu-

hammad was a pioneer in human psychology, offering insights that surpass 

modern theories by restoring the spiritual core of the self.

Keywords: Prophetic tradition, psychology, therapeutic models, Islamic 

psychology, meaning and selfhood.



664 . مجلة العلوم الإسلامية    مجلة علمية فصلية محكمة     العدد 40 ..........................
........................... نَّة النبوية وبناء الأمن النفسي: رؤية سيكولوجية للذات المعاصرة  السُّ

المقدمة
يُعَدّ فهم النفس الإنسانية من أبرز الانشغالات المعرفية التي تقاطعت حولها الفلسفات والعلوم عبر العصور. 

وقد جاء علم النفس الحديث كإطارٍ منهجي لتحليل السلوك وتشخيص الاضطرابات، إلا أن تعدّد مدارسه، 

من البيولوجية إلى السلوكية والتحليلية، أدى إلى تصوّراتٍ مجزأة للإنسان، تفتقر في كثير من الأحيان إلى الرؤية 

التكاملية. وقد نبّه عبد الستار إبراهيم إلى هذا القصور، مشيًرا إلى ضرورة تبنيّ نموذجٍ يُدمج أبعاد الجسد والعقل 

والروح ضمن بنية واحدة))). وأوضح نجاتي أن التوجيهات النبوية تطرح أدواتٍ فعالة لضبط الانفعالات وبناء 

ر، والرضا، وهي مفاهيم تتقاطع مع ما تنادي به المدارس النفسية الإيجابية  الطمأنينة، عبر ممارسات كالذِكر، والتفكُّ

الحديثة، كالعلاج بالمعنى والتأمّل، وإن كانت هذه المفاهيم في الهدي النبوي أكثر عمقًا وتكاملًاً. كما يؤكد مارتن 

سليجمان أهمية هذه المبادئ في تعزيز الرفاه النفسي))). ومن اللافت أن مفاهيم كالعلاج بالمعنى، والتأمّل، والمرونة 

النفسية، التي تتبناها المدارس النفسية الإيجابية اليوم، قد كانت مطروحةً في الهدي النبوي الشريف منذ قرون، 

س على التوحيد، والنية، والتزكية. وقد أشار مارتن سليجمان إلى أهمية هذه المفاهيم في  لكن في سياقٍ أوسع يُؤسَّ

تعزيز الرفاه النفسي، وهو ما يجعل استدعاء النموذج النبوي ضرورة معرفية معاصرة))).​

​ من هنا تنبع أهمية هذا البحث في إعادة قراءة السنةّ النبوية كمصدرٍ سيكولوجيٍّ غني، يُسهم في بناء نموذجٍ 

ا تتعذّر معالجته  نفسي-علاجي جديد، يجمع بين علميّة المنهج وروحانية الغاية، ويوفّر للإنسان توازنًا وجوديًّ

ضمن المقاربات الوضعية الصرفة. 

نةّ النبويّة في تقديم نموذجٍ  ويهدف إلى توضيح أوجه النقص في النظريات النفسية الوضعية، وبيان ريادة السُّ

د، يجمع بين المنهجية العلمية والمرجعية الروحية،  رٍ علاجيٍّ موحَّ سيكولوجيٍّ متكامل. ويسعى إلى بناء تصوُّ

ويُعيد وصل ما انقطع بين النفس والدين، في أفقٍ إنسانيٍّ يستجيب لأزمة المعنى الوجودي المعاصرة.

والتحليلي  النبوية،  النصوص  من  المفاهيم  لاستخلاص  الاستقرائي  المنهج  على  الدراسة  اعتمدت  وقد 

المقارن للكشف عن بنيتها النفسية ومقارنتها بالنماذج الوضعية.

مقارنتها  التركيز على  مع  النفسي،  بالأمن  الصلة  ذات  النبوية  التوجيهات  وانحصرت حدودها في تحليل 

بالنظريات النفسية المعاصرة في القرن الحادي والعشرين، بهدف تجاوز الرؤى المجُتزأة، وتقديم بديلٍ معرفيٍّ 

أكثر شمولًًا وتكاملًاً. ويطمح هذا البحث إلى إعادة بناء الخطاب السيكولوجي الحديث على أسسٍ توحيدية، 

تُنقذ الإنسان من اغترابه القيمي والروحي.

)))  ينظر: العلاج النفسي الحديث قوة للإنسان، إبراهيم، ص6.
)))  ينظر: الحديث النبوي وعلم النفس، نجاتي، ص20.

(3)  A Visionary New Understanding of Happiness and Well-being. Seligman ,M. E. P. Flourish.  p.89 



665 . مجلة العلوم الإسلامية    مجلة علمية فصلية محكمة     العدد 40 ..........................
....................................................................... حسام وليد السامرائي 

المبحث الأول: التأصيل النظري لعلاقة السنة النبوية بالسيكولوجيا الحديثة
يُعد بناء الإطار النظري لأي بحث علمي أساسًا لفهم المفاهيم الرئيسة وتوجيه مسارات التحليل، وهو ما 

تتطلبه دراسة العلاقة بين السنة النبوية والصحة النفسية في ضوء علم النفس الحديث. وبما أن المفاهيم تختلف 

باختلاف المرجعيات والمنهجيات، يصبح التمييز بين المعاني اللغوية والاصطلاحية أمرًا ضروريًا في مقاربة 

علمية متكاملة.

المطلب أولا: تأصيل مفاهيمي للسنة النبوية وعلم النفس 

نةّ> من الجذر الثلاثي )سَننََ(، الذي يدل على جريان الشيء   مفهوم السنة النبوية: في اللغة، يُشتق لفظ <السُّ

الواضح والمنظم))). ومن هنا،  السير  الماء، دلالةً على  العرب بمجرى  ارتبط عند  واستمراره بسلاسة، وقد 

أخذت <السنة> معنى السيرة أو المنهج الثابت، وهو ما انعكس في قولهم: سنة النبي صلى الله عليه وسلم، أي طريقته وسيرته. 

0أما اصطلاح، فتعرف بأنها: ما أُثرِ عن النبي صلى الله عليه وسلم من قول أو فعل أو تقرير أو صفة خَلْقية أو خُلُقية أو 

سيرة )1( كما تمتد دلالتها لتشمل الهدي النبوي الكامل في العلم والاعتقاد والسلوك، بوصفها مكوّنًا تأسيسيًّا 

نةّ النبوية مجرّد توجيهٍ ديني أو  للمرجعية الإسلامية في مواجهة البدعة والانحراف))). بهذا المعنى، لا تُعدّ السُّ

وعظي، بل تُُمثّل منظومةً سلوكيةً شاملةً تتقاطع فيها العقيدة مع الأخلاق، ومع آليات إصلاح النفس وبناء 

التوازن الداخلي، وهو ما يُؤسّس لقراءتها كمرجعٍ نفسي- تربوي يتجاوز نطاقها التقليدي المعاصر.

والعمليات  الإنساني  السلوك  يدرس  الذي  الحقل  بأنه  النفس  علم  ف  يُعرَّ الحديث:  النفس  علم  مفهوم   

الظواهر  فهم  بهدف  وذلك  والاستنتاج؛  والتجريب،  كالملاحظة،  ممنهجة  علمية  مناهج  خلال  من  العقلية، 

النفس  علم  منها:  الفروع،  من  عدد  التعريف  هذا  تحت  ويندرج  بها)))  والتنبؤ  وضبطها  وتفسيرها  النفسية 

الإكلينيكي، والتربوي، والاجتماعي، والانفعالي، مما يجعله علمًًا متعدد الأبعاد والوظائف. ويقوم علم النفس 

الحديث على مفاهيم مركزية، من أهمها))):

1. العِلم: منظومة منهجية وموضوعية لجمع البيانات وتحليلها لبناء نظريات قابلة للاختبار.

2. السلوك: أفعال الإنسان الظاهرة كالحركة والقول، والباطنة كالإحساس والتفكير والانفعال.

ر، الإدراك، التخيُّل، الانتباه، واتخاذ القرار. 3. العمليات العقلية: وتشمل التذكُّ

)))  ينظر: معجم مقاييس اللغة، ابن فارس، ص 61.
القاسمي، ص61؛ علوم الحديث ومصطلحه - عرضٌ ودراسة،  التحديث من فنون مصطلح الحديث،  ينظر: قواعد    (((

الصالح، ص6.
التعريفات، الجرجاني، ص122؛ أصول الحديث علومه ومصطلحه، الخطيب، ص19؛ مباحث في عقيدة أهل  ينظر:    (((

السنة والجماعة، العقل، ص13.
)))  ينظر: مقدمة في علم النفس، أرنوف، ص 11.



666 . مجلة العلوم الإسلامية    مجلة علمية فصلية محكمة     العدد 40 ..........................
........................... نَّة النبوية وبناء الأمن النفسي: رؤية سيكولوجية للذات المعاصرة  السُّ

4. الانفعالات: كالغضب، والحزن، والفرح؛ وهي استجابات نفس-جسدية للمؤثرات الخارجية.

علم النفس في ضوء التشريع الإسلامي

رغم أنّ التشريع الإسلامي لم يُنتج نظريةً نفسيةً مُُمنهجةً على غرار المدارس الغربية الحديثة، فإن نصوصه، 

نةّ النبوية، تعكس رؤيةً عميقةً للإنسان، بوصفه كائناً ذا وحدةٍ وجودية تتكامل فيها الأبعاد  وعلى رأسها السُّ

الجسدية والعقلية والروحية.

دًا، بل باعتبارها مركزًا للتزكية  نةّ النبوية المطهّرة لا تتعامل مع النفس بوصفها موضوعًا أكاديميًّا مجرَّ إنّ السُّ

والإصلاح، ومنطلقًا لتوازن الوجود الفردي والاجتماعي))). كما ذهب عبد الوهاب الحزامي إلى تعريف علم 

التعامل معها وتهذيبها، ويؤسس لمنهج علاجي  النفس، وكيفية  بأنه: <علم يوضح ماهية  النفس الإسلامي 

وقائي متكامل، يُعالج انحرافاتها ويُرشدها إلى طريق الصلاح))). وبناءً على هذه التصورات، يمكن تعريف 

في  الإنسانية  النفس  تتناول  التشريع،  مصادر  من  مستنبطة  <معرفة  بأنه:  الإسلامي  المنظور  في  النفس  علم 

النموذج  تتجاوز  للعلاج،  وقيمية  وجودية  رؤية  ضمن  تقويمها،  ووسائل  وأمراضها  وطاقاتها  خصائصها 

الغربي المحايد في نظرته للإنسان>.

المطلب الثاني: السنة النبوية وبناء النفس البشرية

كنموذجٍ سلوكي- بل تجسدت  أخلاقي،  النبوية مجرد وعظٍ  السنة  تَكُن  لم  الاسلامية  الرسالة  انبثاق  منذ 

تربوي عميق يُعنى ببناء الإنسان في كليته: النفسية، والروحية، والاجتماعية. فقد قدّم النبي محمد صلى الله عليه وسلم تصورًا 

متقدمًا للنفس البشرية، من خلال منظومة متكاملة تُُمارس على أرض الواقع؛ لا تُلقّن فقط في النصوص، بل 

تُترجم إلى سلوك فعلي. ويكفي تأمّل قول النبي صلى الله عليه وسلم: <إنما بُعثتُ لأتمم صالح الأخلاق>)))، لندرك أن جوهر 

عن  بعيدًا  الداخل،  من  السلوك  وضبط  النفس  تزكية  يستهدف  متكامل،  قِيَمي  مشروع  هو  النبوية  الرسالة 

القسر أو البرمجة السلوكية الجافة. بل انطلقت من تشييد <معمار الضمير>، وتغذية البنية الأخلاقية للإنسان 

بروح المعنى وسمو القيم، في رؤيةٍ استبقت ما بلغه علم النفس لاحقًا من وعيٍ بأن الاتزان النفسي لا يُنال إلا 

عبر التشبّع بالقيم العليا.

لقد أحاط الهدي النبوي بجوانب الإنسان الأربعة: الغريزة، والعاطفة، والانفعال، والعلاقة، إحاطة من 

ا في فكّ شيفرة النفس واستنقاذها من هشاشة الوجود المعاصر. استبصر جوهر الكينونة، فكان سبقًا حضاريًّ

ا كامناً في أعماق الإنسان، لا يُنكر وجودها ولا يُترك لعشوائية  1. تهذيب الغرائز: تُُجسّد الغرائز جوهرًا فطريًّ

)))  ينظر: علم النفس: أصوله ومبادئه، عبد الخالق ودويدار، ص 16-12.
)))  ينظر: دراسات في النفس الإنسانية، محمد قطب، ص 9-8.

)))  النفس في القرآن الكريم: رؤية في منهجية التفسير، عبد الوهاب الحزامي، ص 101.



667 . مجلة العلوم الإسلامية    مجلة علمية فصلية محكمة     العدد 40 ..........................
....................................................................... حسام وليد السامرائي 

الانفلات، بل تُُحاط بسياجٍ من التهذيب الواعي والتوجيه الرشيد وقد جاءت السنة النبوية برؤية راقية تُعانق 

هذا البُعد الإنساني، فتُهندس مساراته ضمن إطارٍ من الانضباط المتوازن، كما في قوله صلى الله عليه وسلم: <يا معشر الشباب، 

من استطاع منكم الباءة فليتزوج، ومن لم يستطع فعليه بالصوم، فإنه له وجاء>))). حيث يتجلّّى منهج يرقى 

بالغريزة من طاقة هائمة إلى طمأنينة مُهذبة، تحفظ للنفس إنسانيتها بين شهوة العقل وحكمة الروح.

تنمية  على  التربوي  مشروعه  في  صلى الله عليه وسلم  النبي  اعتمد  النفسية:  السكينة  وتعزيز  الإيجابية  العواطف  تنمية   .2

النفسية  الصحة  ترسيخ  في  تُسهم  بناّءة  طاقات  باعتبارها  والتعاطف،  والحب،  كالرحمة،  السامية،  العواطف 

للفرد، وتُعزّز التماسك المجتمعي. فعندما يقول صلى الله عليه وسلم: <لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه>)))، 

فهو لا يضع فقط معيارًا للإيمان، بل يُؤسس لقاعدة نفسية-تربوية مفادها أن الاتزان الداخلي يبدأ من نوعية 

العلاقة بالآخر.

النفس،  جماح  وكبح  الانفعالات  ضبط  أهمية  إلى  النبوية  نةّ  السُّ وجّهت  النفسية:  الانفعالات  ضبط   .3

خصوصًا في لحظات الغضب، إذ بيّّن النبي صلى الله عليه وسلم أن القوة الحقيقية لا تكمن في قهر الآخرين، بل في السيطرة 

على الذات. يقول صلى الله عليه وسلم: „ليس الشديد بالصرعة، إنما الشديد الذي يملك نفسه عند الغضب>))). كما أشار في 

التي تُُحدّد الفرق بين رد الفعل الانفعالي والوعي الذاتي،  حديث آخر إلى أن الاستجابة الأولى للصدمة هي 

فقال: صلى الله عليه وسلم: <إنما الصبر عند الصدمة الأولى>))). ومن خلال هذين التوجيهين، تتأسّس في الهدي النبوي رؤية 

العلاج  برامج  ركائز  إحدى  يُمثّل  ما  وهو  الذاتي،  والتحكم  الانفعال  إدارة  على  تقوم  ناضجة  سيكولوجية 

المعرفي السلوكي المعاصر، الذي يهدف إلى تطوير استجابات أكثر وعيًا وتوازنًا في مواجهة الضغوط والمثيرات 

النفسية.

4. تأسيس علاقات اجتماعية متّزنة: لم تُُهمل السنة النبوية البُعد الاجتماعي للنفس، بل أولته اهتمامًا كبيًرا 

السلام،  أفشوا  الناس،  أيها  <يا  صلى الله عليه وسلم  النبي  يقول  الإنسانية.  النفس  تجليات  فيها  تنعكس  التي  المرآة  باعتباره 

وأطعموا الطعام، وصِلوا الأرحام، وصلّوا بالليل والناس نيام، تدخلوا الجنة بسلام>))). يجمع هذا الحديث 

النبوي الشريف بين الفعل الاجتماعي )السلام، الإطعام، صلة الأرحام( والبُعد الروحي )قيام الليل(، في إطارٍ 

متكامل يؤكد أن العلاقة بالآخر ليست مجرد تفاعل اجتماعي، بل قناة لبناء السكينة الداخلية. ويتقاطع هذا 

)))  رواه البخاري في الادب المفرد، باب حسن الخلق، ص104
)))  رواه البخاري في صحيحه، كتاب النكاح، باب قول النبي صلى الله عليه وسلم من استطاع منكم الباءة فليتزوج، )3/7()5065( .

)))  رواه البخاري في صحيحه، كتاب الايمان، باب من الايمان ان يحب لأخيه ما يحبه لنفسه، )12/1()13( .
)))  رواه مسلم في صحيحه، كتاب البر والصلة والآداب، باب فضل من يملك نفسه عند الغضب، )2014/4( )2609(.

)))  رواه مسلم في صحيحه، كتاب الجنائز، باب الصبر على المصيبة عند الصدمة الأولى )637/2( )926(.



668 . مجلة العلوم الإسلامية    مجلة علمية فصلية محكمة     العدد 40 ..........................
........................... نَّة النبوية وبناء الأمن النفسي: رؤية سيكولوجية للذات المعاصرة  السُّ

الطرح مع ما يُعرف في علم النفس الحديث بمفهوم <الدعم الاجتماعي>، الذي يُعَدّ من أبرز العوامل الوقائية 

ضد الاضطرابات النفسية، إذ يُسهم في تعزيز الشعور بالانتماء، وتقوية الهوية الذاتية وتخفيض مستويات التوتر 

والقلق ))).

المطلب الثالث: تكامل الجسد والنفس - رؤية نبوية ونفسية معاصرة

يُمثّل التوازن بين الاحتياجات الجسدية والنفسية حالةً من التناغم الوجودي، تُعبّّر عن الالتحام العميق 

بين ضرورات الجسد الفيزيولوجية ومقتضيات النفس المعرفية والعاطفية.

ويعكس هذا التوازن جدلية التداخل بين البُعد العضوي والكينونة الشعورية، حيث إن اختلال أحدهما 

يُفضي بالضرورة إلى اضطراب الكيان الإنساني، مما يجعل العناية المتوازنة بكلا الجانبين ضرورةً جوهريةً لضمان 

الاتساق الداخلي والفاعلية الحياتية.

من الناحية الطبية، تُفهم الصحة النفسية بوصفها حالةً من الاتزان السيكولوجي تُُمكّن الفرد من التكيّف 

مع التحديات وتحقيق الذات، في حين تُعبّّر الصحة الجسدية عن اكتمال الأداء العضوي دون خلل. ويتجلى 

التفاعل الجدلي بينهما في تأثير كل منهما على الآخر: إذ يؤدي التوتر النفسي إلى اعتلالات جسدية، فيما يُفضي 

المرض الجسدي إلى اضطرابات نفسية، ما يؤكد أن الإنسان وحدة غير قابلة للتجزئة بين عقله وجسده))). 

ويتجلّّى التفاعل الجدلي بين البُعدين في تأثير كلٍّ منهما على الآخر؛ إذ يؤدي التوتر النفسي إلى اعتلالات جسدية، 

بينما يُفضي المرض الجسدي إلى اضطرابات نفسية، مما يؤكّد أن الإنسان وحدةٌ غير قابلة للتجزئة بين العقل 

التفاعل الجدلي  للتجزئة بين عقله وجسده))). ويتجلّّى  قابلة  والجسد نفسية، ما يؤكد أن الإنسان وحدة غير 

بين البُعدين في تأثير كلٍّ منهما على الآخر؛ إذ يؤدي التوتر النفسي إلى اعتلالات جسدية، بينما يُفضي المرض 

الجسدي إلى اضطرابات نفسية، مما يؤكّد أن الإنسان وحدةٌ غير قابلة للتجزئة بين العقل والجسد.

وتحقيق هذا التوازن يتطلّب ممارسة دؤوبة لتقنيات ضبط الذات، تشمل))):

. <الالتزام بالرياضة كفعلٍ إرادي لتحرير التوتر>،

. <التغذية المتوازنة كضامن لاستقرار العمليات الذهنية>،

. <النوم الكافي كاستعادة وجودية للطاقة>،

. <الانغماس في لحظات التأمّل لتعميق الوعي بالذات>،

)))  رواه الترمذي في السنن، أبواب صفة القيامة والرقائق والورع عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، )4/ 264()2485(.
)))  ينظر: الدعم الاجتماعي وعلاقته بالذات لدى المراهقين، المجلة المصرية للاقتصاد المنزلي، ضبش، ع 35 ،ص45-41 .

)))  ينظر: الصحة النفسية للجميع، باتل، ص3
)))  المصدر نفسه ص5



669 . مجلة العلوم الإسلامية    مجلة علمية فصلية محكمة     العدد 40 ..........................
....................................................................... حسام وليد السامرائي 

.> وبناء علاقات إنسانية تُوفّر سندًا عاطفيًّا يعزّز الشعور بالانتماء.>

وعليه، فإن التوازن بين الجسد والنفس ليس ترفًا، بل ضرورة وجودية، تُُحقّق للإنسان وعيًا مستقرًا، يمدّه 

بالقوة لتجاوز الأزمات ومواجهة الضغوط.

الرؤية النبوية: الإنسان بوصفه وحدة متكاملة

م الجسد بوصفه أداةً للإنهاك، ولا  جاءت السنة النبوية مؤسسةً لرؤية متقدّمة تُراعي هذا التكامل؛ فلم يُقدَّ

رُفعت النفس إلى مرتبة التعالي عن الحاجة، بل جُعل لكلٍّ من الجسد والنفس حقٌّ مشروع، يُراعى في وظيفته 

ا، وإنَّ لِِأهلِكَ عليكَ  ا، ولضَِيفِْكَ عليكَ حقًّ ا، ولرَِبِّكَ عليكَ حقًّ وغايته. يقول النبي صلى الله عليه وسلم> إنَّ لنِفَْسِكَ عليكَ حقًّ

هُ>))). بهذا التوجيه النبوي، تتأسّس رؤية متكاملة للإنسان، تُعيد ترتيب العلاقة  ا؛ فأَعْطِ كلَّ ذي حقٍّ حقَّ حقًّ

بين البُعدين الجسدي والروحي ضمن منظومة أخلاقية-وظيفية، تؤمن بأن الاتزان الشامل يبدأ من الاعتراف 

ا،  العناية حقًّ تصبح  المنظور،  بهذا  واجتماعي.  وروحي،  جسدي،  المتعددة  الإنسان  باحتياجات  المتوازن 

هُ>))). بهذا التوجيه النبوي، تتأسّس رؤية  ا؛ فأَعْطِ كلَّ ذي حقٍّ حقَّ ا، وإنَّ لِِأهلِكَ عليكَ حقًّ ولضَِيفِْكَ عليكَ حقًّ

متكاملة للإنسان، تُعيد ترتيب العلاقة بين البُعدين الجسدي والروحي ضمن منظومة أخلاقية-وظيفية، تؤمن 

بأن الاتزان الشامل يبدأ من الاعتراف المتوازن باحتياجات الإنسان المتعددة جسدي، وروحي، واجتماعي. 

بهذا المنظور، تصبح العناية بالجسد جزءًا من العبادة، وتُفهم الراحة النفسية كضرورة للترقي الروحي، فلا 

تقابل بين الدين والحياة، بل اندماج عضوي يُفضي إلى السكينة والفاعلية في آنٍ واحد.

النظرية النفسية الحديثة: قراءة في هرم ماسلو

في المقابل، تمثّل نظرية أبراهام ماسلو لهرم الاحتياجات نموذجًا تحليليًّا لتدرّج الدوافع الإنسانية. تقترح 

هذه النظرية أن إشباع الحاجات يبدأ من المستوى الفسيولوجي، ثم الأمان، فالعلاقات الاجتماعية، فالتقدير، 

وصولًًا إلى قمة الهرم وهي تحقيق الذات، والتي تُعدّ أعلى مراحل النمو النفسي التي يُصبح فيها الفرد مبدعًا 

ومكتفيًا بذاته))). تعتمد النظرية على تسلسل هرمي في الإشباع، وتُستخدم في مجالات متعددة كالتعليم والعلاج 

النفسي والتنمية البشرية))). إلا أنّ هذه المقاربة تبقى حبيسة ثلاث محددات نقدية جوهرية:

1. تجاهل البُعد الغيبي والأخلاقي، وتصوير الإنسان ككائن استهلاكي، بلا حاجة إلى المعنى أو الغاية.

)))  ينظر: كيف تؤثر الصحة العقلية على الصحة الجسدية؟، الشهابي، موقع امريكان سنتر 18 
https://americancenteruae.com   أبريل2021

)))  رواه الترمذي في السنن 212/4، أبواب الزهد، )212/4()2413(.
)))  الحاجة النفسية في ضوء نظرية ماسلو )دراسة مقارنة بين الكفيف والمبصر(، مبروك، مجلة كلية التربية، العدد 10، ص 63.

)))  نظرية أبراهام ماسلو: التدريج في الحاجات الإنسانية وعلاقتها بالسياسة الشرعية وسنّ الأنظمة، الصغير، المجلة العلمية 
للدراسات التجارية والبيئية، المجلد 14، العدد 4، ص 6



670 . مجلة العلوم الإسلامية    مجلة علمية فصلية محكمة     العدد 40 ..........................
........................... نَّة النبوية وبناء الأمن النفسي: رؤية سيكولوجية للذات المعاصرة  السُّ

بالبُعد المعنوي أو  الذاتي بالظروف الخارجية، وجعل فاعلية الإنسان مرهونة بالإشباع لا  النمو  2. ربط 

الروحي.

3. فردانية مفرطة تُقصي القيم والمجتمع، وتختزل الذات في إنجازٍ مادي منفصل عن الغاية الوجودية.

وبناءً على ذلك، تتبيّّن ريادة السنة النبوية في تقديم رؤية متكاملة للاتزان النفسي، قائمة على الرضا والتسليم 

لله كمرتكز جوهري، بعيدًا عن مفاهيم تحقيق الذات المنفصلة عن الإيمان.

فالنموذج النبوي لا يجعل التوازن مرتبطًا بالإشباع، بل يعيد تعريفه كـ انسجام بين الجسد والنفس والروح، 

ضمن فلسفة وجودية توحيدية، تجعل الإنسان محورًا للمعنى، لا أسيًرا لرغباته أو لظروفه.

المبحث الثاني: مفاتيح الاتزان النفسي بين الهدي النبوي والنماذج العلاجية 
المعاصرة

المطلب الاول: ادارة المشاعر في السنة النبوية وعلم النفس الحديث

والانفعالات  المشاعر  تُُمثّل  الإنساني،  الوجود  عمق  في  النبوي:  الهدي  ضوء  في  الانفعالي  الضبط  أولًا: 

مفاصل محورية في تشكيل الهوية النفسية للفرد. فهي ليست مجرد استجابات عرضية لواقع خارجي، بل نوافذ 

على الذات ومرآة لحقيقتها الداخلية. ولأن إدارة هذه المشاعر لا تُعدّ ترفًا معرفيًّا، بل ضرورة وجودية، فإنها 

تُُمكّن الإنسان من العبور الآمن بين اضطرابات الحياة اليومية ونداءات التوازن النفسي))). ويُعدّ الانفعال في 

حقيقته اضطرابًا سيكولوجيًا مركبًا، ينشأ استجابةً لمثيرات وجودية ضاغطة، ويتجلّّى في صورة توتر إدراكي 

آلية دفاعية  بل  العضوي والنفسي. وهو ليس شعورًا عابرًا،  التوازن  فيزيولوجي، مؤثرًا بذلك على  وتفاعل 

بيولوجية-سلوكية دقيقة، تتخلّل الجهاز العصبي وتعيد تشكيله وظيفيًّا. وإذا ما استدام، قد يتحول إلى محفز 

لاختلالات نفسية وجسدية عميقة))). 

العواطف> حجر  تُعد مفاهيم <الضبط الانفعالي> و>إدارة  النفس الحديث:  ثانيًا: ضبط الانفعال في علم 

الزاوية في النماذج العلاجية الحديثة، خصوصًا في المدارس المعرفية-السلوكية، حيث تُدرس المشاعر كطاقات 

داخلية قابلة للتنظيم. لا يُطلب من الإنسان كبتها أو إنكارها، بل فهمها وتوظيفها بوعي، ضمن بنية معرفية-

)))  ينظر: إدارة المشاعر ودورها في تعزيز الصحة النفسية، عبد الحليم، مجلة مؤشرات للدراسات الاستطلاعية، المجلد3، 
العدد 8، ص 434-433.

العدد 8،  المجلد3،  للدراسات الاستطلاعية،  أمين، مجلة مؤشرات  العاطفية،  الصحة  وتأثيرها على  الانفعالات  ينظر:    (((
ص 356.



671 . مجلة العلوم الإسلامية    مجلة علمية فصلية محكمة     العدد 40 ..........................
....................................................................... حسام وليد السامرائي 

انفعالية مرنة))).

العقل والانفعال.  بتوازن دقيق بين  تُدار  تُقمع المشاعر ولا تُطلق على عواهنها، بل  الرؤية، لا  وفق هذه 

ورغم حداثة هذه المفاهيم، إلا أن السنة النبوية سبقت إلى تأسيس تصور شمولي لإدارة الانفعالات يتجاوز 

الأبعاد السلوكية إلى فضاءات روحية وأخلاقية أعمق))).

 ففي الحديث الشهير، حين جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه وسلم يطلب الوصية، قال له: <لا تغضب، وكررها مرارًا>))). 

لم يكن هذا التوجيه نهيًا سطحيًّا عن الغضب، بل دعوة إلى لحظة وعي وجودي، يُطالَب فيها الإنسان بامتلاك 

زمام مشاعره وتحويل طاقته الانفعالية إلى سلوك بناّء.

بين  تمزج  متكاملة  بأساليب  التوجيه  هذا  النبوية  السنة  دعمت  الانفعال:  لإدارة  نبوية  توجيهات  ثالثًا: 

البُعدين الروحي والسلوكي:

1. الاستعاذة بالله: قال صلى الله عليه وسلم: <لو يقول أحدكم: أعوذ بالله من الشيطان، ذهب غضبه أو سكن غضبه>)))، 

وهو أسلوب يُُحفّز التحول الداخلي إلى السكينة باستحضار المعنى الإيماني.

2. تغيير الهيئة الجسدية: قال النبي صلى الله عليه وسلم: <إذا غضب أحدكم وهو قائم فليجلس، فإن ذهب عنه الغضب، 

وإلا فليضطجع>))). وقد أثبتت الدراسات النفسية الحديثة أن تغيير الوضعية الجسدية يُسهم في تهدئة الجهاز 

العصبي والتخفيف من شدة الانفعال ))).

3. التهذيب الأخلاقي للغضب: يقول صلى الله عليه وسلم: <من كظم غيظًا وهو قادرٌ على أن يُنفذه، دعاه الله على رؤوس 

الخلائق يوم القيامة حتى يُُخيّّره من الحور العين ما شاء>)))، ما يعكس رؤية نبوية تُكرم قوة الإنسان في ضبط 

نفسه وتُكافئ التماسك الأخلاقي لا القمع. 

رابعًا: النظرية الحديثة لتنظيم الانفعالات - جيمس غروس: قدّم عالم النفس جيمس غروس نظرية <تنظيم 

الانفعالات>، والتي تُعد من أبرز الإسهامات في علم النفس المعاصر. تَطرح هذه النظرية عدة استراتيجيات 

الاستجابات  تعديل  الانتباه،  تغيير  المواقف،  تفسير  إعادة  مثل:  الانفعالات،  في  للتحكم  وسلوكية  معرفية 

)))  ينظر: تدريب المشاعر، بوبر،ترجمة إلياس حاجوج، ص 32-28 .
)))  ينظر: الحديث النبوي وعلم النفس، مصدر سابق، ص77.

)))  رواه البخاري في الأدب المفرد، باب الحذر من الغضب، )28/8()6116( .
)))  رواه الطبراني في المعجم الأوسط، باب الميم من اسمه: محمد، )117/7()7022(.

)))  رواه أبو داود في السنن، كتاب الأدب، باب ما يقال عند الغضب، )249/4()4782( .
)))  ينظر: إدارة الغضب لدى طلاب جامعة طرابلس في ضوء بعض المتغيرات الديمغرافية، القماطى، مجلة القرطاس، ع21 

ج2 ،ص319- 321 .
)))  رواه أبو داود، كتاب الأدب، باب من كظم غيظا )248/4()4777(.



672 . مجلة العلوم الإسلامية    مجلة علمية فصلية محكمة     العدد 40 ..........................
........................... نَّة النبوية وبناء الأمن النفسي: رؤية سيكولوجية للذات المعاصرة  السُّ

الجسدية))) لكن رغم عمق هذه المقاربة، تبقى - مقارنةً بالهدي النبوي - قاصرة عن الإحاطة الكاملة بجذور 

الانفعال، حيث تنظر إليه كظاهرة إدراكية-وظيفية، وتُغفل أبعاده الوجودية، والروحية، والأخلاقية. وبهذا، 

يتجاوز النموذج النبوي الطرح العلاجي السلوكي إلى تأسيس منهج إنساني متكامل، يرى في التحكم بالمشاعر 

مسارًا لتحقيق الكرامة النفسية، والتوازن الاجتماعي، والارتقاء الأخلاقي ))). 

المطلب الثاني: العلاج الروحي وأثره في التوازن النفسي

الداخلي  الاستقرار  تفسير  في  مركزيّ  كعاملٍ  الروحي  البُعد  برز  النفسي،  التوازن  عن  البحث  خضم  في 

للإنسان، لا بوصفه عنصًرا مساعدًا، بل كمقومٍ بنيوي في التكوين النفسي العميق.

في  الصالح  والعمل  الإيمان  بين  يدمج  الذي  الشامل،  خطابها  خلال  من  البعد  هذا  النبوية  السنة  وتُبرز 

منظومة علاجية متكاملة. فلم يكن النبي محمد صلى الله عليه وسلم يقدّم حلولًًا ظرفية لعلاج القلق أو الحزن، بل عرض مسارًا 

والذكر،  العبادة،  عبر  وذلك  الوجودي،  التوتر  من  النفس  وتحرير  القلب،  تنقية  على  قائمًًا  شاملًاً،  إصلاحيًا 

والتوبة، والتفكّر في عظمة الله سبحانه وتعالى وخلقه))) تتجلّّى في هذا السياق أحاديث نبوية شريفة تعكس 

تداخل العبادة مع الراحة النفسية، منها قوله صلى الله عليه وسلم: <يا بلالُ، أقمِ الصلاةَ، أرحْنا بها>))) وقوله < إنه ليُغان على 

للعبادة، بوصفها وسيلةً  العميقة  النفسية  الوظيفة  يبيّّن  مئة مرة>))). وهذا  اليوم  قلبي، وإني لأستغفر الله في 

لتنظيف الوجدان، وتصفية المشاعر، وتجديد الانسجام الداخلي للنفس البشرية.

ثانيًا: النموذج الغربي في العلاج الروحي - المقاربات الحديثة ومحدوديتها

القائم  النفسي  العلاج  بـ  يُعرف  فيما  دمجها  ليتم  الروحي  العلاج  نماذج  تطورت  الحديث،  النفس  علم  في 

التكيّف  ويعزز  والقلق،  الاكتئاب  معدلات  خفض  في  يُسهم  أنه  إلى  الدراسات  تشير  والذي  الدين،  على 

<الذكاء  إيمونز، حيث طرح فكرة  الباحث روبرت  ما طوّره  المعاصرة  المفاهيم  أبرز  الضغوط))).  ومن  مع 

التكيّف  يُساعد على تحقيق  بما  قيمي وأخلاقي،  منظور  من  الحياة  تفسير  الإنسان على  قدرة  الروحي>، وهو 

)))  ينظر:
  The Emerging Field of Emotion Regulation: An Integrative. Gross, J.  p. 271-299

)))  ينظر: الذكاء الانفعالي والترقي بالعلاقات الاجتماعية: دروس من السيرة النبوية الشريفة، الخالدي واخرون، مجلة الجامعة 
الإسلامية بغزة م22 ع 3 ص22 -23.

)))  ينظر: الحديث النبوي وعلم النفس، ط5، مصدر سابق، ص 279.
)))  رواه ابن ابي شيبة في المسند، من روى عن النبي صلى الله عليه وسلم ممن لم يسم باسمه، )412/2()1(.

)))  رواه مسلم في صحيحه، كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب استحباب الاستغفار والاستكثار منه، )2075/4(
. )2702(

(6)  Religiosity and Mental Health: A Meta-Analysis of Recent Studies Hackney, & Sanders. 
p.44



673 . مجلة العلوم الإسلامية    مجلة علمية فصلية محكمة     العدد 40 ..........................
....................................................................... حسام وليد السامرائي 

النفسي المستدام))). ومع أهمية هذه المقاربات، إلا أنها لا تزال محصورة في رؤية وظيفية للدين، باعتباره وسيلة 

تكيّف لا  مشروعًا للتحول الوجودي. لذا تبقى قاصرة أمام النموذج النبوي الذي يجعل من الإيمان طريقًا 

لتحول داخلي عميق، لا مجرد وسيلة لخفض التوتر.

المطلب الثالث: التفاؤل والإيجابية أساس الصحة النفسية

أولًا: التفاؤل في ضوء السنة النبوية

جاءت السنة النبوية بتوجيهات راسخة تجعل من التفاؤل قيمةً إيمانية ونفسية جوهرية، فهو لا يُعدّ حالة 

شعورية عابرة، بل مبدأ عقدي يغرس الثقة بالله، ويحث على التطلّع للأفضل مهما اشتدت الأزمات. قال النبي 

صلى الله عليه وسلم: <لا عدوى ولا طِيََرة، ويُعجبني الفأل الصالح: الكلمة الحسنة>))). إنه توجيه نبوي يرفع من قيمة الكلمة 

الإيجابية، ويقوّض التشاؤم والتطيّّر، ويؤسس لثقافة التفاعل الإيجابي مع المواقف. ويُبيّّن المنهج النبوي في هذا 

التفاؤل ليس مجرّد آلية فردية، بل رؤية جماعية متكاملة، تنبني على اليقين، والتوكل، والعمل، مما  الإطار أن 

يحقق التفاؤل الحق المرتبط بالعقيدة، لا بالتفكير الرغائبي))) .

ثانيًا: التفاؤل في علم النفس الحديث: يُعد التفاؤل من المحاور الأساسية في علم النفس الإيجابي، ويُعرّف 

النفسي،  التوازن  بـ:  التفاؤل  ارتبط  الصعوبات>. وقد  إيجابية رغم  نتائج  الذات على تحقيق  بقدر  <الثقة  بأنه: 

المرونة في مواجهة الضغوط، خفض معدلات القلق والاكتئاب))). وقد فسّّرته نظريتان رئيستان:  

1. ترى هذه النظرية أن التفاؤل سمة شخصية ثابتة تحدد توقعات الفرد تجاه المستقبل فالمتفائلون يتسمون 

بالإيجابية والإصرار رغم العوائق، في حين يُظهر المتشائمون ميلاً للاستسلام السريع))).

2. نظرية الأسلوب التفسيري )مارتن سيلغمان(. تطرح هذه النظرية أن التفاؤل يعتمد على كيفية تفسير 

الفرد للأحداث: المتفائل يرى الأزمات مؤقتة ومحدودة، المتشائم يراها دائمة وتؤثر سلبًا على حياته كله))).

ثالثًا: مقارنة بين المنهجين

بجامعة  الدوليين  الطلاب  من  عينة  لدى  المستدامة  النفسية  بالرفاهية  التنبؤ  في  الروحي  للذكاء  النسبي  الاسهام  ينظر:    (((
الازهر، عمر والجلالي، ص502.

)))  اخرجه البخاري في صحيحه 135/7، كتاب الطب، باب الفأل، )135/7( )5756(.
)))  ينظر:علم النفس الإيجابي برؤية إسلامية، دبراسو، ص45 .

)))  ينظر: إطلاق طاقات الحياة قراءات في علم النفس الإيجابي، حجازي، ص 114.
)))  ينظر: سيكولوجية التفاؤل والتشاؤم الجانب المشرق والمظلم في الحياة الإنسانية، موقع كلية

https://cohe.uokerbala.edu.iq  التربية، فيونا، جامعة كربلاء26يوليو 2016  .
)))  ينظر: التفاؤل لدى عينة من طلاب جامعة جنوب الوادي بقنا في ضوء بعض المتغيرات، أبو الفضل واخرين، مجلة العلوم 

التربوية، ع3، ص325- 236.



674 . مجلة العلوم الإسلامية    مجلة علمية فصلية محكمة     العدد 40 ..........................
........................... نَّة النبوية وبناء الأمن النفسي: رؤية سيكولوجية للذات المعاصرة  السُّ

رغم القيمة العلمية لهذه الطروحات، إلا أنها تظل قاصرة مقارنةً بالهدي النبوي، وذلك لأسباب ثلاثة:

. 1. تفتقر إلى الجذر الروحي الذي يجعل التفاؤل حالةً متجذّرة في الإيمان، لا ظرفية 

. 2. تُغفل البعد الجماعي والإيمان بالقَدَر الذي يعزز الثقة بالله والمستقبل

. 3. تعتبر التفاؤل أداة نفعية دون النظر إليه كقيمة تعبّدية متأصلة في العقيدة الإسلامية

المطلب الرابع: النبي محمد صلى الله عليه وسلم رائد علم النفس الحديث

صاغ  الإنسانية،  للروح  حيًّا  بعثًا  بل  فحسب،  ا  تربويًّ معلمًًا  أو  اجتماعيًّا  مصلحًا  صلى الله عليه وسلم  محمد  النبي  يكن  لم 

المدارس  صلى الله عليه وسلم  سبق  لقد  للكينونة.  قانونًا  التوازن  ومن  للوعي،  منهجًا  الرحمة  ومن  للنفس،  علمًًا  الإيمان  من 

الكلمة  التفاؤل عبادة،  الروحي والامتداد الشعوري، فجعل من:  البعد  الفريد بين  النفسية الحديثة، بمزجه 

الطيبة شفاء، التوازن بين الجسد والروح منهجًا للسكينة. وقد شهد له المنصفون من غير المسلمين، بأنه أحيا 

النبي  يبقى  الروحي. وهكذا،  للفطرة معناها في زمن الاضطراب والفراغ  النفوس، وأعاد  الأخلاق، وألهم 

محمد صلى الله عليه وسلم في ضمير الإنسان رائدًا لعلم النفس الحقيقي، لا بنظريات تُستهلك، بل بحكمة توقظ الروح وتبني 

الإنسان من الداخل))).
خاتمة

مبادئ  أرست  بعمق شمولي، حيث  البشرية  النفس  تناول قضايا  إلى  النبوية في سبقها  السنة  ريادة  تتجلّّى 

الصحة النفسية قبل أن يتناولها علم النفس الحديث بقرون. وجمعت في رؤيتها بين البعد الروحي والسلوكي، 

مقدّمة نموذجًا متكاملًاً لفهم الإنسان وتزكيته. ومن ثمّ، تبقى السنة النبوية مصدرًا أصيلًاً يُثري العلوم النفسية 

المعاصرة، بمضمون يتجاوز حدود النظرية إلى جوهر الفطرة الإنسانية.

النتائج:

1. ريادة السنة النبوية في ترسيخ الأمن النفسي المتكامل: حيث قدّم النموذج النبوي تصورًا شموليًا يتجاوز 

النظرة الحديثة، جامعًا بين الروح والسلوك لمواجهة الضغوطات النفسية المعاصرة.

2. رؤية نبوية سبّاقة تبني الذات بالقيم، وتواجه فردانية العصر، محققة الأمن النفسي عبر التزكية والتكافل، 

في ظل تصاعد الضغوط النفسية المعاصرة.

التوصيات:

النفس  وضغوط  تحديات  مواجهة  في  خاصة  النفسي،  للأمن  كمرجعية  النبوي  بقْ  السَّ في  البحث  تعزيز 

المعاصرة.

)))  ينظر: علماء وأدباء ومفكرون غربيون مدحوا الرسول صلى الله عليه وسلم، ولد ابنو، موقع الالوكة 2021/8/28
https://www.alukah.net   ميلادي - هجري، 1443/1/19 .



675 . مجلة العلوم الإسلامية    مجلة علمية فصلية محكمة     العدد 40 ..........................
....................................................................... حسام وليد السامرائي 

بقْ النبوي في دعم الأمن النفسي،  2. تطوير برامج ومؤسسات علاجية تستند إلى الهدي النبوي، بما يُفعّل السَّ

من خلال دمج التوجيهات الإيمانية مع المناهج العلمية، لمواجهة الضغوطات النفسية المعاصرة برؤية متوازنة 

وقيمية.

قائمة المراجع العربية:
 1. الأدب المفرد، محمد بن إسماعيل البخاري، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، المطبعة السلفية، القاهرة، 

1388هـ.

2. الإسهام النسبي للذكاء الروحي في التنبؤ بالرفاهية النفسية المستدامة لدى عينة من الطلاب الدوليين 

بجامعة الأزهر، عمر عبد المنعم علي والجلالي طارق محمد فتحي، مجلة كلية التربية، جامعة المنصورة، ع122، 

أبريل 2023م.

3. الانفعالات وتأثيرها على الصحة العاطفية، سلاطنية محمد امين، مجلة مؤشرات للدراسات الاستطلاعية، 

م3، ع8، جوان 2023م.

العربية المعدلة الأولى،  النفسية للجميع )حيث لا يوجد طبيب نفسي(، فيكرام باتل، الطبعة  4. الصحة 

ورشة الموارد العربية، بيروت، 2008م.

5. التعريفات، علي بن محمد بن علي الزين الجرجاني، دار الكتب العلمية، بيروت - لبنان، ط1، 1403هـ 

- 1983م.

6. التفاؤل لدى عينة من طلاب جامعة جنوب الوادي بقنا في ضوء بعض المتغيرات، محفوظ عبد الستارابو 

الفضل وآخرون، مجلة العلوم التربوية، كلية التربية بالغردقة، جامعة جنوب الوادي، ع3، 2019م.

7. التقويم على الذكاء الانفعالي والترقي بالعلاقات الاجتماعية: دروس من السيرة النبوية الشريفة، جمال 

خليل الخالدي وآخرون، مجلة الجامعة الإسلامية بغزة، م22، ع3، 2014م.

8. الحـديث النبوي وعلم النفس، محمد عثمان نجاتي، ط5، دار الشروق، القاهرة، 2005م

المصرية  المجلة  ضبش،  أحمد  الرحمن  عبد  شيماء  المراهقين،  لدى  بالذات  وعلاقته  الاجتماعي  الدعم   .9

للاقتصاد المنزلي، ع35، 2019م.

10. دراسات في النفس الإنسانية، محمد قطب، ط10، دار الشروق، مصر - القاهرة، 1993م.

11. سنن أبي داود، سليمان بن الأشعث بن إسحاق السجستاني، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد، 

المكتبة العصرية، صيدا - بيروت.

12. سنن الترمذي، محمد بن عيسى الترمذي، تحقيق: بشار عواد معروف، ط1، دار الغرب الإسلامي، 



676 . مجلة العلوم الإسلامية    مجلة علمية فصلية محكمة     العدد 40 ..........................
........................... نَّة النبوية وبناء الأمن النفسي: رؤية سيكولوجية للذات المعاصرة  السُّ

بيروت، 1996م.

السلطانية،  الطبعة  الباقي،  عبد  فؤاد  محمد  تحقيق:  البخاري،  إسماعيل  بن  محمد  البخاري،  صحيح   .13

المطبعة الكبرى الأميرية، بولاق - مصر، 1311هـ.

14. ضبط المشاعر: التوازن الانفعالي - ضبط النفس - التركيز - التأمل )دراسة نفسية(، بيتر بوبر، ترجمة: 

إلياس حاجوج، منشورات وزارة الثقافة، الجمهورية العربية السورية، 2002م.

المعرفة  الفتاح محمود وويدار، دار  النفس: أصوله ومبادئه، أحمد محمد كمال عبد الخالق وعبد  15. علم 

الجامعية، مصر - الإسكندرية، 1999م.

16. علم النفس الإيجابي برؤية إسلامية، فطيمة دبراسو ، مجلة دراسات نفسية وتربوية، م36، ع1، نوفمبر 

2020م.

17. قواعد التحديث من فنون مصطلح الحديث، محمد جمال الدين بن محمد سعيد القاسمي، دار الكتب 

العلمية، بيروت - لبنان.

عبد  بن  ناصر  منها،  المعاصرة  الإسلامية  الحركات  وموقف  والجماعة  السنة  أهل  عقيدة  في  18.مباحث 

الكريم العقل، ط1، دار الوطن للنشر، 1412هـ.

الرازي، ط1، دار إحياء التراث العربي،  القزويني  ابن فارس  اللغة، أحمد بن زكريا  19. معجم مقاييس 

بيروت، 2001م.

20. المعجم الأوسط، أبو القاسم سليمان بن أحمد الطبراني، تحقيق: أبو معاذ طارق بن عوض الله بن محمد 

- أبو الفضل عبد المحسن بن إبراهيم الحسيني، دار الحرمين، القاهرة، 1415هـ - 1995م.

للنشر  الدولية  الدار  الدين وآخرون، ط2،  ترجمة: عادل عز  أرنوف،  ويتج  النفس،  مقدمة في علم   .21

والتوزيع، مصر - القاهرة، 1992م.

الأنظمة،  وسن  الشرعية  بالسياسة  وعلاقتها  الإنسانية  الحاجات  في  التدريج  ماسلو  أبراهام  نظرية   .22

صغير بن محمد الصغير، المجلة العلمية للدراسات التجارية والبيئية، م14، ع4، أكتوبر 2023م.

الفكر العربي،  التفسير، عبد الوهاب داود الحزامي، دار  القرآن الكريم: رؤية في منهجية  النفس في   .23

مصر - القاهرة، 2007م.

العزازي  ابن أبي شيبة، تحقيق: عادل بن يوسف  إبراهيم  ابن أبي شيبة، عبد الله بن محمد بن  24. مسند 

وأحمد بن فريد المزيدي، ط1، دار الوطن، الرياض، 1997م.

25. ادارة الغضب لدى طلاب جامعة طرابلس في ضوء بعض المتغيرات الديمغرافية، خديجة خليفة سالم 

القماطي، مجلة القرطاس للبحوث الإنسانية والتطبيقية، مؤسسة الأندلس للثقافة، ع21، ج2، 2022م.



677 . مجلة العلوم الإسلامية    مجلة علمية فصلية محكمة     العدد 40 ..........................
....................................................................... حسام وليد السامرائي 

مؤشرات  مجلة  الحليم،  عبد  محمد  عاطف  عبير  النفسية،  المناعة  تعزيز  في  ودورها  المشاعر  إدارة   .26

للدراسات الاستطلاعية، م3، ع8، جوان 2023م.

28. العلاج النفسي الحديث قوة للإنسان، عبد الستار إبراهيم، عالم المعرفة، 1980م.




