
 الحداثة والتجديد
عند محمد عابد الجابري

Modernity and renewal in Muhammad Abed al-Jabri

بحث مستل تقدم به الطالب

عبد العليم عبدال�له �أحمد
Abdul-Aleem Abdullah Ahmed

�أ.د. سعد خضير عباس
Prof. Dr. Saad Khadir Abbas

aad.khadair@aliraqia. edu.iq

ب�إشراف

�أ.م.د. �أحمد صباح عارف

Asst. Prof. Dr. Ahmed Sabah Aref





Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

631

﻿

الملخص

يُُعد الأأمن �أحد المطالب الحيوية التي لا يمكن الاستغناء عنها، والأأمن في مفهومه العام هو 

قدرة النّاّس على العيش في مجتمََعِِاتهم ب�أمان وامطئنان، عن طريق القدرة على �إظهار مكوِِّنات 

شخصيّاّتِهِم وتيُُّمز ثقافتِِهم ومنظومََتِِهم الفكرّ�يّة، وهو عبارة عن الحرص على صيانة الهوية الثقافية 

من الاختراق �أو الاحتواء من الخارج، ويعني �أيضاًً المحافظة على العقل الثقافي من محاولات 

الاحتواء الخارجي، ويعدّّ الفكر البشرى �أهمّّ ركيزة في حياة الشعوب على مدى العصور، و�أحد 

وت�أثير واضح  �أهمية كبيرة  الثقافي  الأأمن  ولقضية  الأأمم وحضارتها،  تقدّّم  التي تحدد  المقاييس 

�أبنائه لتحقيق هذا المفهوم والتوعية �إلى ضروراته، وقد كان  في المجتمع الذي تتكاتف جهود 

محمد عابد الجابري �أحد �أهمّّ المفكرين الّذّين سعوا �إلى الاهتمام بموضوع الأأمن الثقافي و�أثره 

سلامي وتطلعاته، و�أسسه الّتّي  في المجتمع عن طريق تطبيق الأأمن الثقافي على طبيعة الفكر الإإ

�إجتماعي يصلح قاعدة لتحقيق الأأمن المجتمعي  لت�أمين قاعدة و�أساس  فرضها على المجتمع 

والعناية ببناء الفرد وضمان فاعليته الفكرية والثقافية داخل المجتمع، وذلك لأأهميته في المجتمع، 

لكي نصنع �أمناًً على المستوى المجتمعي لا بد من صناعة �أمن فكري عن طريق استقامة فكر 

بينه وبين  زائفة سيطرت عليه وحالت  بثقافة  تتعلق  �أي شوائب  الفرد والعمل على تخليصه من 

تحقيق السلم الاجتماعي والرخاء، وكذلك يمكن صناعة الأأمن الثقافي عن طريق تحصين فكر 

نسان من �أي انحراف يظهر في سلوكه ويعد خطراًً على �أمن المجتمع واستقراره. الإإ

الكلمات المفتاحية : الحداثة ، التجديد ، التراث ، فكر الجابري



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

632

Summary:

Security is a vital and indispensable requirement. Security, in its general concept, is 

the ability of people to live in their communities in safety and security, by being able to 

demonstrate the components of their personalities and the distinctiveness of their culture 

and intellectual system. It is also a commitment to preserving identity.

Cultural security from penetration or containment from the outside, and also means 

preserving the cultural mind from attempts at external containment. Human thought 

is the most important pillar in the lives of peoples throughout the ages, and one of the 

standards that determine the progress and civilization of nations. The issue of cultural 

security has great importance and clear influence.

In a society whose sons’ efforts combine to achieve this concept and raise awareness 

of its necessities, Muhammad Abed al-Jabri was one of the most important thinkers 

who sought to pay attention to the issue of cultural security and its impact on society 

by applying cultural security to the nature of Islamic thought and its aspirations, and its 

foundations that

Imposing it on society to secure a social basis and foundation that is suitable as a basis 

for achieving societal security and taking care of building the individual and ensuring his 

intellectual and cultural effectiveness within society, due to his importance in society. In 

order for us to create security at the societal level, we must create intellectual security 

through the rectitude of thought.

The individual and efforts to rid him of any impurities related to a false culture that 

has dominated him and prevented him from achieving social peace and prosperity. Cul-

tural security can also be created by protecting the individual’s mind from any deviation 

that appears in his behavior and poses a threat to the security and stability of society.

Keywords: Modernity, Renewal, Heritage, Al-Jabiri’s Thought



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

633

المُُقدمةُُ

الحمد لله ربّّ العالمين والصّّلاة والسّّلام على سيد المرسلين محمد صلى الله عليه وسلم.

�أمّّا بعد...

يُُعد الأأمن �أحد المطالب الحيوية التي لا يمكن الاستغناء عنها، والأأمن في مفهومه العام هو 

قدرة النّاّس على العيش في مجتمََعِِاتهم ب�أمان وامطئنان، عن طريق القدرة على �إظهار مكوِِّنات 

شخصيّاّتِهِم وتيُُّمز ثقافتِِهم ومنظومََتِِهم الفكرّ�يّة، وهو عبارة عن الحرص على صيانة الهوية الثقافية 

من الاختراق �أو الاحتواء من الخارج، ويعني �أيضاًً المحافظة على العقل الثقافي من محاولات 

الاحتواء الخارجي، ويعدّّ الفكر البشرى �أهمّّ ركيزة في حياة الشعوب على مدى العصور، و�أحد 

وت�أثير واضح  �أهمية كبيرة  الثقافي  الأأمن  ولقضية  الأأمم وحضارتها،  تقدّّم  التي تحدد  المقاييس 

�أبنائه لتحقيق هذا المفهوم والتوعية �إلى ضروراته، وقد كان  في المجتمع الذي تتكاتف جهود 

محمد عابد الجابري �أحد �أهمّّ المفكرين الّذّين سعوا �إلى الاهتمام بموضوع الأأمن الثقافي و�أثره 

سلامي وتطلعاته، و�أسسه الّتّي  في المجتمع عن طريق تطبيق الأأمن الثقافي على طبيعة الفكر الإإ

�إجتماعي يصلح قاعدة لتحقيق الأأمن المجتمعي  لت�أمين قاعدة و�أساس  فرضها على المجتمع 

والعناية ببناء الفرد وضمان فاعليته الفكرية والثقافية داخل المجتمع، وذلك لأأهميته في المجتمع، 

لكي نصنع �أمناًً على المستوى المجتمعي لا بد من صناعة �أمن فكري عن طريق استقامة فكر 

بينه وبين  زائفة سيطرت عليه وحالت  بثقافة  تتعلق  �أي شوائب  الفرد والعمل على تخليصه من 

تحقيق السلم الاجتماعي والرخاء، وكذلك يمكن صناعة الأأمن الثقافي عن طريق تحصين فكر 

نسان من �أي انحراف يظهر في سلوكه ويعد خطراًً على �أمن المجتمع واستقراره. الإإ

�أهمية الموضوع:

والحاضر  الثري  سلامـــي  الإإ التراث  بين  يشكل جسرًًا  كونه  في  الموضوع  هــذا  �أهمية  تتجلى 

يُُتيح  دقيقٍٍ،  عليٍٍم  �إطــارٍٍ  في  سلامــيــة  الإإ الفكرة  ت�أصيل  �إعــادة  من  الباحثين  يُُمََكِِّن  �إذ  المتغير، 

سلامية الأأصيلة. ومن هذا المنطلق، تُبُرز  تحليل الت�أثيرات السلبية ومحاولة استرداد جوهر الثقافة الإإ

سلامية المستندة �إلى ثلاثة محاور �أساسية:  سلامي والثقافة الإإ الدراسة �أهمية المزج بين الفكر الإإ

للتصدي  فعّّالة  وسيلة  بذلك  ليكون  ب�إتــقــان؛  وتطبيق  بالمصادر،  تام  وعلم  يــمــان،  الإإ من  صرح 



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

634

سلامية. للتحديات الفكرية التي تعصف بالهوية الإإ

ومن جهة أُخُرى، يشكل البحث منصة لتجديد الحوار الفكري بين مختلف مدارس الفكر 

سلامي، مما يتيح فرصة استكشاف مفاهيم جديدة ومبتكرة تعزز من قدرات الأأمة على مواجهة  الإإ

التحديات المعاصرة وتحقيق التنمية المستدامة على صعيد الثقافة والمعرفة.

�أهمية الموضوع:

�أسباب اختيار الموضوع:

1. ندرة الدراسات المنهجية:

تناولت هذا  التي  والأأبحاث  الدراسات  الموضوع هو شح  اختيار  �أسباب  �أول سبب من  يُُعد 

سلامية  الجانب بالمنهجية العلمية والأأكاديمية الدقيقة. فقد لاحظ الباحث نقصًًا في المكتبة الإإ

فيما يتعلق بالحداثة والتجديد .

جتماعي: 2. تحقيق السلم الإإ

سلامي  جتماعي عن طريق تعميم معايير الفكر الإإ يهدف البحث �إلى تعزيز مفاهيم السلم الإإ

له تعالى الناس عليها. �إذ يُُعتبر الحداثة  �إرجاعها �إلى الفطرة السوية التي خلق ال� والتوازن العلمي، و

ستقرار المجتمعات، حيث يُُسهم في بناء مجتمع واعٍٍ قادر على  ولتجديد �أحد الركائز الأأساسية لإإ

جتماعية. مواجهة الانقسامات والتطرف، مما ينعكس �إيجابًًا على نسيج الحياة الإإ

سلامية الأأصيلة: 3. الاعتماد على المصادر الإإ

ضافة �إلى  سلاميين على الكتاب والسنة النبوية، بالإإ يستند البحث �إلى اعتماد المفكرين الإإ

سلامي عبر العصور. مفاهيم علماء الأأمة التي شكلت �أساس الفكر الإإ

منهج الدراسة:

له وتعالى سرت في كتابة البحث على المنهج الآآتي: بتوفيق ال�

1. استخدم الباحث المنهج التوثيقي والتحليلي لكونه مناسب لطبيعة البحث عن طريق تتبع 

الأأفكار وتحليلها واستنباط النتائج منها.

السورة  اسم  الى  وعزوها  لكتروني  الإإ المنورة  المدينة  من مصحف  القر�آنية  الآآيــات  كتابة   .2

ورقمها.

�أن لم يذكر في  المسانيد  الى الصحاح ثم  الرسالة  الــواردة في  النبوية  3. تخريج الأأحاديث 



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

635

الصحاح.

4. تفاوت �أحجام المطالب، وذلك بحسب المادة العلمية وكثرتها في الموضوع.

5. لم �أترجم للأأعلام المعروفين وعرفت من ر�أيت بحاجة الى التعريف من الأأعلام.

خطة الرسالة:

و�أما خطة الدراسة فقط قسمتها على مقدمة ومبحثين وخاتمة ذكرت فيها اهم النتائج والتوصيات 

وذكرت قائمة للمصادر والمراجع

المبحث الأأول : مفهوم الحداثة واسباب ظهورها ونش�أتها

المطلب الأأول : مفهوم الحداثة

المطلب الثاني : �أسباب ظهور الحداثة ونش�أتها

المطلب الثالث : �أسس الحداثة

المبحث الثاني : مفهوم التجديد وعوامله في فكر الجابري

المطلب الأأول : مفهوم التجديد

المطلب الثاني : عوامل التجديد في فكر الجابري

الخاتمة

المصادر والمراجع

له �أن يجعله في موازين �أعمالهم، و�أن يتقبل منا ومنهم صالح العمل، ويغفر الزلل، انه  واس�أل ال�

له وسلم على سيدنا محمد وعلى �آلهِِ وصحبهِِ وسلم �أجمعين. نعمََ المولى ونعمََ النصير. وصلى ال�



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

636

المبحث الأأول
مفهوم الحداثة واسباب ظهورها ونش�أتها

تمهيد:

يعتقد الجابري �أن تجديد ثقافتنا يتطلب ممارسة الحداثة وربط الماضي بالحاضر من �أجل 

الشامل  الغزو  ومواجهة  والدفاع عن خصوصيتنا  هويتنا  وتعزيز  ثقافتنا  تجديد  �إن  المستقبل  بناء 

�أولئك الذين يمتلكون العلم  علام والآآيديولوجيا على مستوى عالمي، من قبل  الذي يمارسه الإإ

والتكنولوجيا ويستخدمونها لهذا الغرض، لا يقل �أهمية عن حاجتنا لاكتساب الأأسس والأأدوات 

كــذوات  دخولنا  يكون  �أن  يجب  والتكنولوجيا  العلم  عصر  ودخــول  التحديث  لممارسة  اللازمــة 

فاعلة ومستقلة، وليس كموضوعات منفعلة نحن بحاجة �إلى التحديث، �أي الانخراط في عصر 

العلم والتكنولوجيا كفاعلين مساهمين، ولكننا �أيضًًا بحاجة �إلى مقاومة الاختراق وحماية هويتنا 

تُمُارس  التي  الغزو  موجات  ت�أثــيــر  تحت  والــتلاشــي  الانـــحلال  من  الثقافية  وخصوصيتنا  القومية 

علينا وعلى العالم ب�أسره باستخدام وسائل العلم والتكنولوجيا هاتان الحاجتان الضروريتان ليستا 

 متعارضتين كما قد يبدو للوهلة الأأولى، بل هما متكاملتان، �أو بالأأحرى متلازمتان كالتلازم بين

الشرط والمشروط.

المطلب الأأول : مفهوم الحداثة

الحداثة لغةًً:

“الحديث: نقيض القديم والحدوث: نقيض القدمة. حدث الشيء يحدث حدوثا وحداثة. 

�أولــه، وهو  بالكسرة  الشيء،  �آخــر: “حدثان  و�أحدثه فهو محدث وحديث واستحدثه، وبمعنى 

مصدر حدث، يحدث، حدوثا وحدثانا” ))). و�أيضاًً: “ يقال: حدثان الشباب وحدثان الأأمر: 

السن، وحدثانها، وحدثاؤها، ويقال: هــؤلاء قوم  �أحــداث  )))، “ويقال: ورجــال  وابــتــداؤه«  �أولــه 

نجليزية والفرنسية لفظتان modernism و  حدثان، جمع حدث” )))وانتشر للحداثة في اللغتين الإإ

))) لسان العرب، ابن منظور، دار صادر للطباعة والنشر، ط1، بيروت، 1955، مج2، ص131.

))) المعجم الوسيط، شوقي ضيف و�آخرين، مكتبة الشروق الدولية، ط4، مصر، 2004، ص160.

))) لسان العرب، ابن منظور، ص132.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

637

modernity، واختلفت الترجمة العربية لهذين المصطلحين بين الحداثة والعصرية، والمعاصرة. 

�أما في المعاجم فيكاد الفرق يكون ضيقاًً في الترجمة، فنجد ترجمة كلمة modernism ب�أنها حركة 

القرن  السائدة في  العلمية  المفاهيم  الكنيسة، وذلك في ضوء  تعاليم  لت�أويل  الكاثوليكي  الفكر 

التاسع عشر و�أوائل القرن العشرين، وب�أنها نزعة لاهوتية تحررية، و�أيضا ب�أنها نزعة في الفن الحديث 

تهدف �إلى قطع الصلة بالماضي. )))

الحداثة اصطلاحاًً:

�إن تعريف الحداثة في الاصطلاح يتسم بعدم الوضوح لذلك يعاني اغلب الباحثين والمفكرين 

صعوبة تحديد وضبط مفهوم شامل ودقيق للحداثة، وهذا يعود لعدم وجود اتفاق بين المفكرين 

بودريار، لتحديد  �إليه جون  �إلــى ما توصل  يلجؤون  ة ما  الحداثة، لذلك عاد  بــش�أن طبيعة هذه 

ليست مفهوماًً   “ الحداثة  ان  بودريار هو  يعتقده  فما  الحداثة،  لهذه  والعامة  الأأساسية  الملامح 

سيسيولوجيا �أو سياسياًً �أو تاريخياًً بحصر المعنى. �إنّمّا هي صبغة مميزة للحضارة، تعارض صبغة، 

التقليد �أي انها تعارض جميع الثقافات السابقة والتقليدية، ف�أمام التنوع الجغرافي والرمزي لهذه 

الثقافات تفرض الحداثة نفسها ك�أنها وحدة متجانسة مشعة عالميا انطلاقا من الغرب”)))

بين نهضتنا وتراثنا دون  التراث وربطنا  انطلقنا من  �أن  �إلا  الجابري لا تتحقق  الحداثة عند  و 

مقاطعة التراث وقد عرف الجابري الحداثة بقوله: »الحداثة في نظرنا، لا تعني رفض التراث ولا 

ما نسميه  �إلى مستوى  التراث  التعامل مع  بطريقة  الارتفاع  تعني  ما  بقدر  الماضي  القطيعة مع 

بالمعاصرة �أعني مواكبة التقدم الحاصل على الصعيد العالمي )))” وهي« تعني �أولاًً وقبل كل شيء 

للتراث«، كما يقول: »الحداثة عندنا،  الرؤية، والهدف: تحرير تصورنا  المنهج وحداثة  حداثة 

كما تتحدد في �إطار وضعيتها الراهنة، هي النهضة والانوار، وتجاوزهما معا والعمود الفقري الذي 

بل هما  تستورد  بضاعة  ليستا  والديمقراطية  العقلانية  هو  فيها جميع مظاهرها  تنتظم  �أن  يجب 

ممارسة حسب قواعد«. )))

الرياض،  للنشر والتوزيع ط2،  النحوي  النحوي، دار  الحداثة، وموقف الادب الاسلامــي منها، عدنان  ))) تقويم نظرية 

1994، ص21.

))) الحداثة في فكر محمد اركون، فارح مسرحي، الدار العربية للعلوم، ط1، بيروت، 2006، ص21.

)))  التراث والحداثة، محمد الجابري، دراسات ومناقشات، ص16-15.

))) التراث والحداثة، محمد الجابري، دراسات ومناقشات،ص16-15.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

638

وتمتد الحداثة في دلالتها حتى لا تكاد تجد لها حدوداًً، وهذا التصور ضروري حتى تحاول 

بلوغ نتيجة في تحديد موقف، �أو تقديم ر�أي... وعرفها النحوي في كتابه تقويم نظرية الحداثة))) 

يمان والتوحيد، غارقاًً  نسان �إلى الجديد سعياًً متفلتاًً من الإإ “ب�أنها تمثل الصورة المنحرفة لسعي الإإ

لحاد، سعياًً يجمع خبرة �آلاف السنين من الانحراف والشذوذ، والأأمراض  في ظلال الشرك والإإ

النفسية والعصبية، والشر والفساد في الأأرض، وسيطرة الأأفيون، والخمر والمخدرات، لتدفع هذه 

كلها ردود فعل نفسية عنيفة غير واعية، تظهر في الفكر والأأدب والسلوك، في ثورة هائجة تحاول 

في  المستقبل،  من  القاتل  والخوف  القلق  مع  متتالية،  مستمرة  بصورة  والحاضر  الماضي  هدم 

هجوم جنوني على الدين واللغة، وعلى التراث كله، بما فيه من خير وشر، وثورة على الحياة، 

انحطاط  تمثل  �إنها  والــغــرور،  الكبر  وفجور  والريبة،  الشك  قلق  بين  الكون  في  له  ال� سنن  وعلى 

نسان �إلى �أسفل سافلين«. ))) الإإ

ومن بعض التعاريف الأُخُرى للحداثة:

وتكوينه  لاحتوائه  �إنــمــا  و لنبذه،  ليس  لكن  والماضي  الــتــراث  عن  وتقاطع  انفصال  “حركة   ·

�إدماجه في مخاضها المتجدد، ومن ثم فهي استمرار تحويلي لمعطيات الماضي وقطيعة مع  و

الاندماج فيه” )))

· “مجموعة من العمليات التراكمية التي تطور المجتمع بتطوير اقتصاده و�أنماط حياته وتفكيره 

وتعبيراته المتنوعة، معتمدة في ذلك على جدلية العودة والتجاوز، عودة �إلى التراث بعقل نقدي 

الضيقة، سواء كانت  الدوغمائية  نمائية  الإإ من  الأأنــا  ومحررة  المكبلة  التقاليد  متجاوزة  متجذر، 

الــذات  في  مبدعة  فاعلة،  �آنية  الحضور  من  لتجعل  للمحاضر  �أم  للماضي  للغرب،  �أو  للشرق 

قبال عنصرا معيارا للفكر والعمل.« ))) والمجتمع ومن الإإ

بعلاقتها  المعنى  هــذا  في  الحداثة  وتتحدد  تجديد،  وحالة  التقاليد  من  خــروج  “هــي حالة   ·

التناقضية مع ما يسمى بالتقليد �أو التراث �أو الماضي« )))

سلامي منها، عدنان علي رضا النحوي، ص30. ))) تقويم نظرية الحداثة وموقف الأأدب الإإ

))) الحداثة تعريفها، نش�أتها، موقف الاسلام منها، د. كريمة الجداية، مجلة كلية الآآداب، مجلد 75، العدد 4، عام 

2015، القاهرة، ص7.

))) اشكالية ت�أصيل الحداثة في الخطاب النقدي العربي المعاصر، عبد الغني بارة، القاهرة، د.ت، ص29-28.

))) الحداثة وما بعد الحداثة، فتحي التريكي، دار الفكر، دمشق، 2003، ص313.

))) مقاربة في مفهومي الحداثة وما بعد الحداثة، على وطفة، مجلة فكر ونقد، العدد 34، المغرب، 2005، ص3.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

639

عالمي  طابع  ذات  وانتفاضة  والفكر،  والأأخلاق  والسلوك  الحرية  من  اتجاه جديد   « · هي: 

ضد الماضي، وثورة على الشكل، ونفور من التقاليد الراسخة، وحركة الحركات نحو التغيير في 

كل شيء، وتغيير ما هو موجود ومهيمن في الحياة القائمة، وابتداع نظام جديد، ونمط جديد 

وترتيب جديد، وصياغة تغييرية شمولية للمجتمع، ترمي �إلى تحطيم الأأطر التقليدية، وتبني رغبات 

نسان الفوضوية التي لا يحدها حد«. ))) الإإ

المطلب الثاني : �أسباب ظهور الحداثة ونش�أتها

الحداثة ظاهرة تاريخية، فلا وجود لحداثة مطلقة، كلية وعالمية، فقد نجد حداثة هنا �أو حداثة 

هناك باختلاف الزمان والمكان، فالحداثة في الغرب غير الحداثة في الصين �أو اليابان.. الخ. ففي 

�أوربا يتحدثون عن ما بعد الحداثة، وذلك لانتهاء تلك المرحلة التي اعقبت عصر الانوار، فهي 

مراحل متعاقبة يتجاوز اللاحق منها السابق.

واما في العالم العربي فالحال مختلف، فالنهضة والانوار والحداثة، لا تشكل مراحل تطورية 

متعاقبة يُُبنى التالي منها على الاول، �أنها تمثل عندنا مراحل متداخلة متشابكة ضمن المرحلة 

المعاصرة، ودون تمييز �أو تعاقب لمرحلة بعد الاخرى )))

للعصر  امتدادا  والرومانية،  اليونانية  القديمة  العصور  منذ  فكرية  تقلبات  ــا  �أوروب شهدت  لقد 

متنوعة  فلسفية  ومذاهب  تيارات  عنها ظهور  نتج  فكرية  ثــورة  الــذي من خلالــه ظهرت  الوسيط 

التيار الغربي الحداثي، وقد كان كل مذهب عبارة عن ردة فعل لمذهب سابق، وكل  شكلت 

ونش�أتها  �أصلها  في  )))فالحداثة  موته.  عناصر  ذاتــه  في  يحمل  كان  المذاهب  هذه  من  مذهب 

مذهب فكري غربي، ولد ونش�أ في الغرب، ثم انتقل �إلى بلاد المسلمين. وقد حاول الحداثيون 

الواقع  سلامــي، ولكن  التاريخ الإإ في  �أن يجدوا لحداثتهم جــذوراًً  الطرق والوسائل  العرب بشتى 

�أن كل ما يقوله الحداثيون العرب ما هو �إلا تكراراًً لما قاله حداثيو �أوربا و�أمريكا، ورغم مناداتهم 

سلام وتراثه. ))) بداع والتجاوز للسائد والنمطي كما يسمونه - �إلا �أنه لا يطبق �إلا على الإإ بالإإ

))) الحداثة، برادبري وماكفارلن، ترجمة مؤي99د حسن فوزي، دار ال�مأمون، بغداد، 1987، ص34.

السعودية، 1989،  العربية  المملكة  والتوزيع، ط3،  للنشر  النحو  دار  النحوي،  ايماني، عدنان  منظور  في  الحداثة   (((

ص25.

))) التراث والحداثة، محمد الجابري، دراسات ومناقشات، مركز دراسات الوحدة العربية بيروت، ط2، 2011، ص16.

))) الاسلام والحداثة، عوض القرني، دار هجر للنشر، القاهرة، 1988، ص9.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

640

الحقيقية  بدايتها  الأأوربــيــة حول  للحداثة  �أرخــوا  الكثير ممن  بين  الرغم من الاخــتلاف  وعلى 

ورائدها، ف�إن الغالبية منهم يتفقون على �أن تاريخها يبد�أ منذ �أواخر القرن التاسع عشر الميلادي 

�أن الحداثة،  الثابت  فــراغ، ومن  �أن الحداثة قد ولــدت من  على يدي »بودلير”، وهــذا لا يعني 

رغم تمردها وثورتها على كل شيء، ف�إنها تظل �إفــرازاًً طبيعياًً من �إفــرازات الفكر الغربي والمدنية 

الغربية التي قطعت صلتها بالدين على ما كان في تلك الصلة من انحراف وذلك منذ بداية ما 

يسمى بعصر النهضة في القرن الخامس عشر الميلادي حين انفصلت المجتمعات الأأوربية عن 

الكنيسة، وثارت على سلطتها الروحية التي كانت بالفعل كابوساًً مقيتاًً محارباًً لكل دعوة للعلم 

نسان، وحينها انطلق المجتمع دون ضابط �أو مرجعية دينية، وبد�أ  حترام لعقل الإإ الصحيح، والإإ

يحاول �أن يبني ثقافته من منطلق علماني بحث فظهرت كثير من الفلسفات والنظريات في شتى 

مناحي الحياة. )))

نسان، ولا ثابت  ومن الطبيعي، ما دام لا قاعدة لهم ينطلقون منها لتصور الكون والحياة والإإ

من  كثير  لديهم  يظهر  �أن  والحضاري،  الفكري  ورقيهم  المادي  لتقدمهم  محوراًً  يكون  لديهم 

�أنها مادية  �إلا  الأأفكار  بين هذه  بالأأمس. ولا جامع  بنوه  ما  اليوم  و�أن يهدموا  التناقض والتضاد، 

)))وسنذكر بعض  قبل ذلــك.  نيره  الــذي تحررت من  الكنيسة  السلطان  �أن ترجع  ترفض  ملحدة 

الاتجاهات السائدة في موضوع نش�أة الحداثة:

1. اتجاه النش�أة الفرنسية للحداثة: استناداًً لهذا الاتجاه يتضح �أن هناك من يرى �أن الحداثة 

قد نش�أت منذ اللحظة الديكارتية، التي توافقت مع بداية مشروع الحداثة، والتي انطلقت من 

منطق التجذر الت�أسيسي الديكارتي في العقل الذي تزامن مع الكوجيتو، في حين ر�أى الفيلسوف 

مع  �إلا   modernmity الحالي  بالشكل  لفظ  استعملت  ان  يسبق  لم  الحداثة  ان  ادرنــو  الأألماني 

الحداثة بكونها  الحديثة وعرف  الحياة  بودلير عن طريق نصه رسم  الطليعي ولا سيما مع  الفن 

ذلك العابر والهارب من الزمن الذي يشكل نوعاًً من الوقت الزائل، الإإ �أنه مع ذلك تبقى لحظة 

الوسيط والحديث، ونسقين  العصر  الفاصلة بين حقبتين زمنيتين  اللحظة  الديكارتية، هي  الانا 

نساني  وفي المقابل تبقى اسهامات بودلير حاضراًً لتمثل  فلسفيين الميتافيزيقي – اللاهوتي والإإ

بداية الانعطاف الكبير في تحديد مفهوم الحداثة وان جاء مت�أخراًً بعض الشيء.

))) الحداثة في منظور ايماني، عدنان النحوي، دار النحوي للنشر والتوزيع، الرياض، 2007، ص67.

))) الحداثة تعريفها، نش�أتها، موقف الاسلام منها، د. كريمة الجداية، ص10-9.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

641

والمفكرين  الباحثين  اغلب  يرى  الاتجاه  للحداثة: بحسب هذا  نكليزية  الإإ النش�أة  اتجاه   .2

اللحظات  نكليزية في العصر الحديث، هذه  تاريخية لنش�أة الحداثة الإإ �أربع لحظات  �إن هناك 

شكلت �أبرز ملامح الحداثة على وفق هذا الاتجاه وهذه اللحظات هي:

· اتجاه النش�أة السياسية للحداثة الذي تبلور مع لوك �إذ �أصبحت الدولة الضامن للحرية

· بالت�أسيس العلمي- والفيزيائي الحديث تبلور مع نيوتن.

. القطيعة مع الدين وهيمنته- وقد تبلورت مع هيوم.

. الت�أسيس الليبرالي الاقتصادي- الذي تبلور مع �آدم سميث.

3. اتجاه النش�أة الالمانية للحداثة: استناداًً الى هذا الاتجاه هناك من يرى �أن الحداثة تشكلت 

بشكل من �أشكالها مع كانط، �إلاّّ �أنه لم يعيها �أما الوعي بها فتم مع هيجل الذي تكون معه بكل 

وضوح مفهوم الحداثة

بخلاف هذا الر�أي في هذا الاتجاه هناك من يرجع نش�أة الحداثة �إلى نهاية القرن التاسع عشر، 

وذلك على �أساس ان الحداثة تمظهرت مع نيتشة، والمقصود من ذلك القطيعة التي �أنش�أها بنقد 

لكثير من التراث الغربي وهدمه، زيادة على صكه لمفهوم العدمية، �إلاّّ �أن هناك من يرى في هذا 

الر�أي انه تمهيد لما بعد الحداثة وبالضد من الحداثة لأأنه انتقد مركزية العقل الغربي وهيمنته )))

سلامي في عصرنا الحاضر من البعثات التي عادت من �أوروبا،  وفدت الحداثة �إلى العالم الإإ

�أو الذين انطلقوا من �أنفسهم يطلبون العلم هناك، �أو يهاجرون لطلب الرزق في �أوروبا �أو �أمريكا، 

�أو الرجال الزاحفين علينا من بلاد الغرب، كما �أن هناك قوى عملت على نقل الفكر الحداثي 

سلامــي، ولعل الحملة الفرنسية على مصر عام 1798م )))، “كانت من بواكير الغزو  للعالم الإإ

المصريين،  �أغــرت  التي  المدنية  مظاهر  كل  معها  الحملة  جلبت  الحديث، حيث  العصر  في 

 �إضافة �إلى �إرسال �أعداد من المصريين �إلى فرنسا ليستقو من ثقافتها، ويعودوا لنشرها في مصر

والوطن العربي”. )))

في  الــعــرب  بعض  عند  تاريخية  جـــذوراًً  لهم  يــوجــدوا  �أن  الــعــرب  الحداثيون  حــاول  �أن  وبعد 

سلام، انطلقوا في حاضرهم متجاوزين كل سيئ �إلى ما هو �أسو�أ، فكان �أول ملامح  الجاهلية والإإ

))) ينظر: الاشكالية السياسية للحداثة من فلسفة الذات الى فلسفة التواصل، على المحمداوي، دار الامان، الرباط،ط1، 

2011، ص94-89.

))) نقد التراث، د. عبد الاله بلقزيز، ص35.

))) الحداثة في منظور ايماني، عدنان النحوي، ص46.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

642

انطلاقتهم الحديثة استبعاد الدين تماماًً من معاييرهم وموازينهم، فالبداية الأأولى للحداثة العربية 

المعاصرة، انطلقت بالنيل من بعض مفاهيم الدين، والتشكيك في مصادره، وهز قناعات الناس 

نتاج العقلي البشري يناقش ويعرض على مناهج النظر والاستدلال  به، وجعل الدين في مرتبة الإإ

�أقرته قبل، لا باعتباره وحياًً بل باعتباره وافق ما عندهم، وما رفضته تلك  والبحث الغربية، فما 

وعبد  العقاد)))،  محمود  عباس  ثورة  “لعل  غالي شكري))):  يقول  رفضوه.  الدين  من  المناهج 

�أوائل هذه القرن، هي البادرة الأأولى لأأن نلقي عن كاهلنا عوائق الوجه  الرحمن شكري))) في 

وسيلة  منها  نستخلص  العميق،  الحي  تكاملها  في  حضارتنا  �إلــى  ونتجه  التراث،  في  السالب 

نسانية المعاصرة في �أوربا... وقد اهتزت �أيامها فكرة  اللقاء المشروع بيننا وبين ذروة الحضارة الإإ

التراث اهتزازاًً شديداًً«))).

لقد تعرض المسلمون بعد عصور الضعف والانحطاط والجمود لغزو فكري وعسكري رهيب، 

ويحققون  فكرهم،  يخدمون  لهم  �أبناء  المسلمين  بلاد  في  الغربيون  خلف  �أن  نتائجه  من  كان 

�أهدافهم. ويُُعد “�أدونيس)))” المنظر الفكري للحداثيين العرب، وكتابه “الثابت والمتحول” هو 

�إنجيل الحداثيين، �إذ بد�أ يبحث في كتب التراث، يقول: “ �إن الانتهاك، �أي تدنيس المقدسات، 

نسان،  هو ما يجذبنا، والعلة في هذا الجذب �أننا لا شعورياًً نحارب كل ما يحول دون تفتح الإإ

نسان حيوان ثوري”. ))) نسان من هذه الزاوية ثوري بالفطرة، الإإ فالإإ

ومؤرخ  وناقد  وباحث  مايو 1998، كاتب  باريس، 10   - مــارس 1935  المنوفيه، 12  منوف،  غالي شكرى غالب   (((

.authority.bibsys.no/مصري، اشتهر ب�أبحاثه وكتبه النقديه الكثيرة

))) عباس محمود العقاد �أديب ومفكر وصحفي وشاعر مصري، ولد في �أسوان عام 1889م، وهو عضو سابق في مجلس 

�إنتاجه الأأدبي بالرغم من الظروف القاسية التي  اللغة العربية بالقاهرة، لم يتوقف  النواب المصري، وعضو في مجمع 

مر بها؛ حيث كان يكتب المقالات ويرسلها �إلى مجلة فصول، كما كان يترجم لها بعض الموضوعات، ويعد العقاد 

�أحد �أهم كتاب القرن العشرين في مصر، وقد ساهم بشكل كبير في الحياة الأأدبية والسياسية/معجم الأأدباء من العصر 

الجاهلي حتى سنة 2002م. كامل سلمان الجبوري 2003. بيروت: دار الكتب العلمية. ج. 3. ص. 303.

))) عبد الرحمن شكري 12 �أكتوبر 1886م - 1958م، شاعر مصري من الرواد في تاريخ الأأدب العربي الحديث، فهو 

ثالث ثلاثة من �أعمدة مدرسة الديوان التي وضعت مفهوماًً جديداًً للشعر في �أوائل القرن الميلادي الماضي، �أما صاحباه 

فهما العقاد والمازني/معجم الأأدباء من العصر الجاهلي حتى سنة 2002م، ص203.

))) شعرنا الحديث الى اين، شكري غالي، دار الشروق، بيروت 1989،ط1، ص102.

))) علي �أحمد سعيد �إسبر المعروف باسمه المستعار �أدونيس 1 يناير 1930 شاعر وناقد و�أكاديمي ومفكر سوري - لبناني - 

https:///فرنسي، ولد في قرية قصابين التابعة لمدينة جبلة في سوريا. تبنّىّ اسم �أدونيس تيمناًً ب�أسطورة �أدونيس الفينيقية

./web.archive.org

))) الثابت والمتحول، �أدونيس عقل، دار الساقي، بيروت، 1990، ج1، ص216.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

643

�إليه الماسونية والصهيونية، فهي في  سلامي ما هدفت  وقد حققت الحداثة في المجتمع الإإ

مراحلها المختلفة حققت هذه الأأهداف تدريجياًً، �إلى �أن حققتها جميعها في مرحلتها الحالية. 

ويمكن تقسيم مراحل الحداثة بما يخص الأأدب في الوطن العربي �إلى المراحل الآآتية:

المذهب  تبنت  والتي  �أبــولــو،  نــش�أت جماعة  وبـــد�أت سنة 1932، حيث  الأأولـــى  المرحلة   ·

�إبعاده عن كل جوانب الحياة، تمهيداًً لتقويضه. العلماني، الذي يهدف �إلى �إقصاء الدين و

· المرحلة الثانية: وهي المرحلة اللا�أخلاقية، والتي ظهرت في التمرد على التاريخ، والدعوة �إلى 

الأأدب المكشوف.

· المرحلة الثالثة: التي بد�أت سنة 1947، حديث بد�أ ظهور المفكرين الذين دعوا �إلى اتباع 

�أسس جديدة بعيدة عن التعلق بالماضي والانطلاق نحو توجهات جديدة

 · المرحلة الرابعة التي تعد من �أخطر مراحل الحداثة، �إذ دعا فيها �أدونيس �إلى نبذ التراث وكل

بــداع  �أنــه من دعــاة الإإ الــثــورة على كل شــيء، ويدعي بذلك  �إلــى  ما له صلة بالماضي، ودعــا 

ثورته  لباس  البسها  والصهيونية  الماركسية  ليس بجديد، فهذه دعوة  يــردده  ما  �أن  والابتكار، مع 

بداع والابتكار. ))) التجديدية لتحقيق ما يدعيه من الإإ

المطلب الثالث : �أسس الحداثة

تبنى الحداثة على جملة من الاسس: )))

1. الذاتية: يعد مفهوم الذاتية �أول المفاهيم التي شكلت القاعدة الأأساسية للحداثة، فالحداثة 

القرون الوسطى ضبابية حجبت  العالم، بعد ما ساد  الــذات، وانتصار الذات لرؤية  �أولوية  تمثل 

الرؤية العالمية، فهذا المبد�أ هو الوجه الآآخر للحداثة، المتمثلة في �إرادة المعرفة والذي نجم عنها 

لمعرفته ونقده وتحوله، فالذات �أصبحت تريد الحكم في الطبيعة  قابلاًً  ان �أصبح العالم وجوداًً 

والكون من جهة، ومن جهة أُخُرى انكفاء عالم الآآلهة على الذات، و�أفول حضوره العالمي بعد 

نسان ان تترك السيادة له. ان اجبره الإإ

2. العقلانية: هناك ارتباط وثيق بين الحداثة والعقلانية، لأأنها كما يرى الآآن تورين “ متماهية 

مع انصار العقل” ))) وبذلك تمثل العقلانية مفتاح الحداثة، �إذ �أسهمت العقلانية في استبعاد 

))) ينظر: الاسلام والحداثة، عوض القرني، ص22-12.

))) ينظر: الحداثة في فكر محمد اركون، فارح مسرحي، 43-37.

))) نقد الحداثة، الان تورين، ترجمة �أنور مغيث، المجلس الأأعلى للثقافة، د.ط، القاهرة، 1997، ص46.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

644

الجنون والخرافة والأأساطير، وكل ما يقدم تفسيرا خياليا للوجود في �إطار الحداثة و قد ترتب عليه، 

من جهة �أولى عقلنة الفكر العلمي، ومن جهة ثانية عقلنه الفكر السياسي، ومن جهة ثالثة عقلنه 

القول التاريخي، ومن جهة رابعة عقلنة القول الديني

3. العدمية: وعلى �أساس هذا المبد�أ يمكن القول بعدم وجود �أي شيء مطلق من جهة، و�أي 

حقيقة �أخلاقية و�أية هيكلة متماهية من جهة �أخرى.

يرى اغلب الباحثين ان ما قدمه جون بودريار لم يحدد لنا مفهوم الحداثة بصورة دقيقة، 

ولكنه حدد ملامح هذه الحداثة، و�أبرز هذه السمات والملامح:

ليست  وهــي  للحداثة،  واحــد  وجــه  هناك  ليس  �إذ  بالشمولية،  الحداثة  تتسم  الشمولية:   .1

مفهوم حضاري  الحداثة  لأأن  واحــد،  معنوي  �أو  ومــادي  فكري  �أو  حياتي  جانب  في  محصورة 

نساني كافة شمولي، يشمل مستويات الوجود الإإ

القطيعة مع  التقليد، لأأنها تعني في جوهرها  للتقليد: تقابل فكرة الحداثة فكرة  المقابلة   .2

الماضي.

3. ارتباط الحداثة بالتاريخ الأأوربــي: وهذا ما �أظهره التعريف السابق هو �أن الحداثة مرتبطة 

بالتاريخ الأأوربي من حيث النش�أة والتطور، وهذا ما �أكده اغلب الباحثين هو ان الحداثة ترتبط في 

نش�أتها وتطورها بالمجتمعات الأأوربية.

4. العالمية: �إذ تفرض الحداثة نفسها وحدة مشعة عالمية، �إذ يعد البعد العالمي احدى القيم 

الجوهرية للحداثة، فتكنولوجية الاتصالات والموا صلات تعد من بين �أشياء متعددة فرضت فضاء 

مخترقا للفضاء الوطني، لا يمكن �إيقافه.

�أبرز ما يميز الحداثة قدرتها على النقد الذاتي وتصحيح نفسها.  5. . النقد الذاتي: لعل 

وهذه تعد ابرز ملامح الحداثة التي يمكن ان ترتسم وتحدد ملامح وحدود المفهوم والمعنى 

((( والبنى. 

يرى الجابري، �أن التحرر من التبعية للأأخر لن تستقيم �إلا من خلال العمل والمثابرة والجهد 

من �أجل التحرر من التبعية للماضي }الماضي العربي{، والتحرر من التراث لا يعني الالقاء به في 

سلة المهملات متلما التحرر من ثقافة الغرب لا يعني الانغلاق دونها. يقول الجابري: »�إن التحرر 

من الغرب ونحن نتحدث هنا في دائرة الثقافة والفكر، معناه التعامل معه نقديا �أي الدخول مع 

))) ينظر: الحداثة في فكر محمد اركون، فارح مسرحي، ص26-21.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

645

ثقافته، التي تزداد عالمية في حوار نقدي وذلك بقراءتها في تاريخيتها وفهم مقولاتها ومفاهيمها 

في نسبيتها و�أيضا التعرف على �أسس تقدمها والعمل على استنباتها في تربتنا الثقافية وهي بصفة 

خاصة العقلانية والروح النقدية.« ))) وعلى هذا الأأساس يقول الجابري، »�إن العقلانية الأأصلية 

والجديدة التي كان يدعو �إليها الجابري داخل التراث، لا تقوم �إلا من خلال ممارسة العقلانية 

النقدية في تراثنا« ))) و”العقلانية هي التربة الصالحة التي ستهيئنا لت�أصيل مبادئ و�أسس العلم 

المعاصر، ليس الت�أصيل بالمعنى القائم على التبعية والنقل والاستنساخ، بل معاصرة، قائمة على 

المواكبة والمساهمة انتاجا وابداعا.« )))

�إن الدكتور محمد عابد الجابري تعامل بحذر في وصفه للحداثة، فالحداثة عند الجابري لا 

تعني مقاطعة التراث �إنما تنبعث من داخله فبعد قراءتنا للتراث ونقده ونبذ ما لا يناسب عصرنا 

الحاضر: »يبدو �أنه لا يمكن للعرب �أن يحلوا مشاكل المستقبل �إلا �إذا حلوا المشاكل التي �أورثهم 

�إياها الماضي �إلا �إذا �أحصوا �أو حاصروا رواسبه في الحاضر �إن ثقل الماضي وهيمنته على الوعي 

�أظن  العربي الحديث والمعاصر معطى واقعي لا بد من الاعتراف به قصد السيطرة عليه، ولا 

�أن هناك من يستطيع �أن يجادل في �أن الماضي يشكل الوعي العربي الراهن عنصرا محوريا في 

�إشكاليته ومن السذاجة �إغفاله �أو الطموح �إلى تحقيق الحداثة بالقفز عليه، يجب �إزالة الضباب 

عن رؤيتنا للماضي كي نستطيع التخطيط لثقافة المستقبل بوعي صحيح غير شقي« ))). ويقول 

�أيضا: صحيح �أن من ش�أن الحداثة �أن تبحث عن مصداقية �أطروحاتها في خطابها نفسه خطاب 

المعاصرة وليس في خطاب » الأأصالة« الذي يعنى بالدعوة �إلى التمسك بالأأصول واستلهامها، 

المستوى،  هذا  �إلــى  بعد  ترتفع  لم  المعاصر  العربي  الفكر  في  الحداثة  �أن  �أيضا  ولكن صحيح 

فهي تستوحي �أطروحاتها وتطلب المصداقية لخطابها من الحداثة الأأوربية التي تتخذها �أصولا 

لها. وحتى �إذا سلمنا ب�أن الحداثة الأأوربية هذه اليوم تمثل حداثة »عالمية« ف�إن مجر انتظامها في 

التاريخ الثقافي ولو على شكل التمرد عليه، يجعلها حداثة لا تستطيع الدخول في حوار نقدي 

وخارج  خارجها  تقع  �إذ  �إنها  تاريخها  في  تنتظم  لا  لكونها  العربية  الثقافة  معطيات  مع  تمردي 

))) اشكاليات الفكر العربي المعاصر، محمد عابد الجابري، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ط 7، 2016، ص 

.44-43

))) المصدر نفسه ص 44.

))) المصدر نفسه ص47.

))) وجهة نظر نحو اعادة بناء قضايا الفكر العربي المعاصر، نقلا عن دريس جبري، سؤال الحداثة في الخطاب السلفي 

لمحمد الجابري، ص51-50.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

646

تاريخها لا تستطيع �أن تحاورها حوارا يحرك فيها الحركة من داخلها، �إنها تهاجمها من خارجها 

مما يجعل رد الفعل الحتمي هو الانغلاق والنكوص، �إذن فطريق الحداثة عندنا يجب في نظرنا 

التغيير فيها من  الثقافة العربية نفسها وذلك بهدف تحريك  �أن ينطلق من الانتظام النقدي في 

الداخل لذلك كانت الحداثة بهذا الاعتبار تعني �أولا وقبل كل شيء حداثة المنهج وحداثة الرؤية 

يديولوجية والوجدانية التي تضفي عليه، داخل وعينا،  والهدف تحرير تصورنا للتراث من البطانة الإإ

طابع العام والمطلق وتنزع عنه طابع النسبية والتاريخية )))

وحتى لا نبقى �أوفياء للتقليد ولكي نكون حداثيين وما هدفنا من ذلك بحسب الجابري هو 

بداع الفكري، يدعونا الجابري �إلى توظيف  سلامي وبعث الحياة فيه بالإإ النهوض بالعقل العربي الإإ

ونمثل  الشخصيات  هــؤلاء  تــراث  نتناسى  لا  حتى  والرشدية...�إلخ،  الحزمية  النقدية،  العقلانية 

نزعتهما كمنطلق لنا يربطنا بقضايا تراثنا، من �أجل �إعادة �إحيائها ونقلها �إلى حاضرنا و التعامل 

�إلى فكر العصر، وهو بهذا يريد  معها على �أساس متطلبات العصر وحاجة المستقبل والاستناد 

سلامي انطلاقا من فلاسفة الفكر المغربي، متجاوزا بذلك الفكر  بعث الحياة في العقل العربي الإإ

المشرقي في طابعه الصوفي الصرف.

التراث  التراث واصلاحــه، وتجديده هو بانطلاقه من  �أجل احياء  يتمثل مجهود الجابري من 

نفسه لدعوته الحداثية حيت يعلن عن ذلك الجابري في كتابه »نحن والتراث« بالقول: »مطوحنا 

التراث  قــراءة  �إلــى هدف واحــد هو:  المجال متجه كله  التي نقوم بها في هذا  المحاولات  في 

بشكل يجعله معاصرا لنفسه ومعاصرا لنا في �آن واحد. وعسى �أن نكون قد حققنا بعض الخطوات 

�أن  �آخــر: “الشعوب لا تستعيد في وعيها، ولا يمكن  ))). ويقول في موضع  على هذا السبيل« 

داخل تعيش  فهي  كله  البشري  اــلتـراث  في  العام  نساني  الإإ ـبـه.  يتصل  ما  او  تراثها  �إلا   تستعيد 

تراثها لا خارجه” ))).

البرهاني«،  العربي  العقل  »لنقد  النقدي  الــسلاح  هو  الفكري  الجابري  مشروع  عنوان  وكــان 

�أجل  من  الجابري  وكتابات  مؤلفات  في  �أساسية  وفكرية  منهجية  وصية  بمثابة  يشكل  والــذي 

الخروج من عطالة العقل العربي ف�إن سلاح هذا النقد الذي يظهر في جل قراءاته التراثية يختفي 

))) التراث والحداثة، محمد الجابري، دراسات ومناقشات، ص16.

))) نحن والتراث، محمد عابد الجابري، قراءات معاصرة في تراثنا الفلسفي المركز الثقافي العربي ط 6، بيروت 1993 

ص53.

))) المصدر نفسه ص53-52.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

647

الجابري، »لطالما كان  ف�إن هم  ثانية،  �أما من جهة  الرشدية، هذا من جهة،  لحظة استحضار 

يعلن عن ذلك بوضوح في  التقدمية الاشتراكية«، وهو  القومية  العربية  المدينة  هو تحقيق حلم 

في  يكون  �أن  شكالية يجب  الإإ لهذه  الصحيح  الطرح  »�إن  يقول:  والــتــراث« حيت  »نحن  كتابه 

نظرنا على الشكل التالي: كيف يمكن للفكر العربي المعاصر �أن يستعيد ويستوعب الجوانب 

العقلانية و الليبرالية في تراثه ويوظفها توظيفا جديدا في نفس الاتجاه الذي وظفت فيه �أول مرة، 

 اتجاه محاربة الاقطاعية والغنوصية والتواكلية وتشييد مدينة العقل والعدل، مدينة العرب المحررة،

الديمقراطية والاشتراكية« ))) .

))) نحن والتراث، محمد عابد الجابري، ص53.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

648

المبحث الثاني
مفهوم التجديد وعوامله في فكر الجابري

�إن �أساس التجديد عند الجابري هو البحث عن طريقة ملائمة تذهب �إلى الاهتمام بالماضي 

قيم  مــن  يحمله  ومــا  العربي  الحاضر  يجعل  الــذي  بالشكل  قراءتها  تعيد  �أصـــول  عــن  المجيد، 

نسانية المتقدمة وتجعلنا بدورنا في �إطار مواكبة التطور  و�أساليب في التفكير منفتحا على القيم الإإ

العلمي واللحاق به مستقبلا، يقول الجابري »فالسؤال النهضوي وهو السؤال الحالم المتجه �إلى 

المستقبل بطبيعته لا يتنكر للماضي ككل بل بالعكس، �إذ �أنه ينطلق من نقد الحاضر والماضي 

لمصلحة مشروعه �أي  النهضة،  لمصلحة  ليوظفه  »الأأصيل«  البعيد  بالماضي  يحتمي   القريب، 

المستقبلي« )))

و يعتقد الجابري، »�أن تعثر النهضة العربية الحديثة، راجع �إلى �أن الظروف الموضوعية التي 

حركت اليقظة العربية الحديثة قد جعلت من ميكانيزم النهضة، ميكانيزما للدفاع �أيضا، وبالتالي 

النهضة،  التجاوز في حال  �أجل  �إطــار نقدي ومن  التي تتم في  التراث وتجديده،  فعملية احياء 

�أمام  بهما  للاحتماء  والتراث  بالأأصول  والتمسك  الماضي  �إلــى  الرجوع  عملية  مع  تشابكت  قد 

التحديات الخارجية، ف�أصبح الماضي هنا مس�ألة مطلوبة، ليس فقط من �أجل الاحتماء به �أمام 

التحديات الأأجنبية والقفز �إلى المستقبل بل �أيضا من �أجل تدعيم الحاضر واتباث وجود الذات 

التنافر،  �إنما على  و الانفصال  الاتصال ولا على  تقوم على  تبني علاقة لا  المحلية مما جعلها 

والنتيجة حسب الجابري هو تشويش الحلم النهضوي في وعينا وتعتيم الرؤية في فكرنا« )))

ويؤكد الجابري على �أهمية القراءة الجدية للتراث بقوله: ذلك �أن ما يميز الثقافة العربية منذ 

عصر التدوين �إلى اليوم هو �أن الحركة داخلها لا تتجسم في انتاج الجديد، بل في اعادة انتاج 

القديم، وقد تطورت عملية الانتاج هذه منذ القرن السابع الى تكلس وتقوقع واجترار، فساد فيها 

ما سبق �أن عبرنا عنه بمقولة الفهم التراثي للتراث )))

 2016 بيروت،   ،7 ط  العربية،  الوحدة  دراســات  مركز  الجابري،  عابد  محمد  المعاصر،  العربي  الفكر  اشكاليات   ((( 

ص 21.

))) اشكاليات الفكر العربي المعاصر، محمد عابد الجابري، ص27-26.

))) التراث والحداثة، محمد الجابري، دراسات ومناقشات، ص15.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

649

المطلب الأأول : مفهوم التجديد

تمهيد:

سلامــي �إذ يثير حساسية كبيرة في  �إن مفهوم التجديد من �أكثر المفاهيم تداولا في الفكر الإإ

والشرعية  الفقهية  والأأحــكــام  الدينية  النصوص  قــراءة  ومحاولة  استعماله  نتيجة سوء  �أوســاط  عدة 

تحت عباءته، وعلى الرغم من كل ما تعرض له هذا المفهوم من شروح �أو اعتراضات �أو انتقادات 

�آخر،  �إلى  �آخــر، ومن مفكر  �إلى  �أو تفسيرات بقي مفهوماً ً ضبابياًً، يختلف مفهومه من كاتب 

مساك بمعنى واحد له، وربما يجد بعضهم في هذه الضبابية ميزة  وهكذا �أصبح من العسير الإإ

بداع، وعلى الرغم من كل الأأحوال يبقى  هذا المفهوم، �إذ تحت هذه الضبابية على التفكير والإإ

لعدم الوضوح دور سلبي يتمثل في انقطاع التواصل واستمرار الصراع والخلاف، من هنا جاءت 

الحاجة �إلى تبين مفهوم التجديد لغة واصطلاحا.

التجديد في اللغة:

التجديد في العربية كما يشير �إليه ابن منظور في لسان العرب من »جد الشيء وجََدََدْْتُُ الشيء 

�أجده، بالضم، جداًً: قََطََعْْتُُه. وثوب جديد، وهو في معنى مجدود، يُُراد به حين جََدََّهُُ الحائك �أي 

قطعه. والجدة: نقيض البلى؛ يقال: شيء جديد، والجمع �أحدةٌٌ وجُُدُُدٌٌ وجُُدََدٌٌ؛ والشيء يجد، 

بالكسر، صار جديداًً، وهو نقيض الخلق هو من ذلك �أي جدد، و�أصل ذلك كله القطع. وتجدد 

الشيء: صار جديداًً... والجديد: ما لا عهد لك به، ولذلك وصف الموت بالجديد. )))

وفي معنى كلمة التجديد في القاموس المحيط فهي من �أصل جدد والجدد، الرجل العظيم 

جده  كما  جََدِِيد:  ــوْْبٌٌ  وثََ القََطْْعُُ،  والمََجدُُود..  والجديد  بضمهما،  والجدي،  كالجد  الحظ، 

ــزْْلِِ... جََــدََّ  ــهََـ ــدََّ الـ ــدة.... الــمــاء الــقــديــم، وبالكسر: الاجــتــهــاد فــي الأأمـــر، وضِِـ الــحــائــك..... جــ

أََجََدََّ �أي:  مـراًً،  �أـ دَََّ بها  فََتََجََدََّدََ. وأََـجَ دَََّدََهُُ واسْْتََجََدََّهُُ: صََيََّرََهُُ جديداًً  دَََّهُُ وـجَ  يََجِِد، فهو جََدِِيدٌٌ. وأََـجَ

أََمْْرََهُُ بها “ )))

�أصــول ثلاثــة: الأأول  �أصــل جد و«الجيم والــدال  التجديد من  يُُعد  اللغة  وفي معجم مقاييس 

له جل ثناؤه �إخباراًً عمن قال: وََأََنَّهَُُ  العظمة، والثاني الحظ، والثالث القطع. فالأأول العظمة، قال ال�

))) لسان العرب، ابن منظور، دار المعارف، د.ط، القاهرة، د.ت، ص560-565 �أيضا: مختار الصحاح، محمد بن ابي 

بكر الرازي، مكتبة لبنان، بيروت، 1989، ص84-83.

))) القاموس المحيد، مجد الدين الفيروز ابادي، دار الحديث، د.ط، القاهرة 2008، ص247-246.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

650

نََا مََا اتَّخَََذََ صََاحِِ�بََةًً وََالَا وََلََدًًا ))). تََعََالََى جََدُُّ رََ�َبَّ

التجديد في الاصطلاح:

لا يوجد تعريف شامل لمفهوم التجديد، على الرغم من �أن تحديد مفهوم التجديد شغل عقول 

الكثير من المفكرين والباحثين، ذلك ان تحديد المفهوم ضروري للوصول �إلى معنى متفق عليه 

لمفهوم التجديد، وهذا يجعلنا نقف �أمام مجموعة هائلة من التعريفات لمصطلح التجديد، وقد 

حاولنا تقسيم اغلب هذه التعريفات �إلى اتجاهات معينة ومتباينة: )))

فالاتجاه الأأول يذهب على وفق ر�أي �أصحابه �إلى القول �إن مصطلح التجديد لا يعني �إسقاط 

واستبداله بجديد، ومن جملة من عبر عن هذا الاتجاه محمد حسين  القديم جملة وتفصيلاًً 

له الذي عرف مصطلح التجديد بانه » لا يعني �إسقاط القديم كله واستبداله بفكر جديد  فضل ال�

سلام �إلى غيره، بل يعني �إعادة النظر في كل التجارب  لا علاقة له به ليكون ذلك خروجا من الإإ

الاجتهادية في فهم الكتاب والسنة والواقع وفي كل �أساليب العرض والاستدلال التي استهلكها 

الزمن لان التطور في الأأساليب من حيث الشكل والمضمون - قد �أدى �إلى ضرورة استحداث 

من   - لنستطيع  الثقافية،  المفردات  تطور  ومــع  المعاصرة  الذهنية  مع  تنسجم  جديدة  �أساليب 

نساني المعاصر وقلبه، لان للأأسلوب دورا كبيرا في الاقناع بالفكرة  خلالها - الدخول �إلى العقل الإإ

لدى المتحفظين عليها”. )))

العودة  بانه  التجديد  �إلى تعريف مصطلح  به  القائلين  �إلى  استناداًً  الثاني فيذهب  �أما الاتجاه 

بشيء �إلى ما كان عليه يوم نش�أته الأأولى �أو العودة بالمسلمين �إلى ما كانوا عليه وقت السلف وابرز 

من عبر عن هذا الاتجاه مصطفى قطب الذي �أكد ان مصطلح »التجديد �أريد به عند �إطلاقه 

العودة بالشيء �إلى ما كان عليه يوم نش�أته من قدرة وواقعية، ونقاء، وصفاء، وذلك بتنقيته وتصفيته 

من كل ما شابه �أو خالطه من دخيل �أو غريب وبعبارة أُخُرى �إن التجديد ينصرف عند �إطلاقه �إلى 

العمل من اجل �إعادة الشيء �إلى ما كان عليه يوم نش�أته، وذلك بتنقيته مما داخل �أصوله وخالط 

فروعه من �أفكار و�آراء مناقضة لجوهره » )))

))) القر�آن الكريم، سورة الجن، الآآية 3.

))) اطروحات التجديد في الفكر السياسي العربي الاسلامي المعاصر، مصطفى خضير، مركز عين للدراسات، ط1، د. 

م، 2018، ص28-22.

له، مجلة المنهاج، ع2، السنة الاولى، بيروت، 1996، ص65. ))) الاصالة والتجديد، محمد حسين فضل ال�

 ، الكويت، 2007، ط1،  الثقافية،  والــشــؤون  الاوقــاف  دار  الاصــولــي، مصطفى قطب،  الفكر  في  معرفية  قــراءات   (((

ص128.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

651

�إعــادة لت�أصيل المسلمات  �إلى عد التجديد  �أن الاتجاه الثالث يذهب وفق ر�أي �أصحابه  �إلاّّ 

سلامية  الإإ مرجعيته  تخالف  ولا  العصرية،  المسلم  نسان  الإإ تلائــم حاجات  بحيث  �أوســع  ب�أفــق 

داخل  حركة  هو  التجديد  ان”  بين  عندما  الدين  مهدي شمس  محمد  الشيخ  ذلــك  عن  وعبر 

الدليل وليس خارجه، وهو �إعادة ت�أصيل المسلمات بأُفُق �أوسع، ونظرة اكثر عمقاًً، واكثر شمولية، 

�إبداع مستمد  التجديد هو عملية علمية فكرية دائمة مستجدة، وهو استمرار متطور للت�أريخ، و

من الأأصالة« ))).

المطلب الثاني: عوامل التجديد في فكر الجابري

سلام موقفاًً واضحاًً، لا هوادة فيه من الحداثة بمعانيها الواضحة، و�أهدافها المنحلة تجاه  �إن للإإ

سلامي الذي نعتمد عليه �أولاًً وقبل كل شيء، قال تعالى: }وََمََا  المجتمع و�أبنائه، ولنا دستورنا الإإ

�آتََاكُُمُُ الرَّسَُُولُُ فََخُُذُُوهُُ وََمََا نََهََاكُُمْْ عََنْْهُُ فََانتََهُُوا وََاتَّقَُُوا اللَّهَََ �إِنََِّ اللَّهَََ شََدِِيدُُ الْْعِِقََابِِ ))).

يتقبل  وهــو  المنحلون،  يريدها  التي  بالطريقة  الحداثة  يعارض  سلام  الإإ والحداثة:  سلام  الإإ  ·

التجديد بضوابط، حيث كل بناء يؤسس على غير �أصول صحيحة، �أو من غير ضوابط واضحة، 

�إن تطاول �إلى عنان السماء، والتجديد من الأأمور التي لا يمكن  فهو بناء منهار في نهاية �أمره، و

�إلا كان تخريباًً ولم يكن تجديداًً، بالنظر �إلى �أن الهدف  �أن تتم بغير ضوابط صحيحة واضحة، و

من التجديد هو نقل الدين من قرن �إلى قرن ومن جيل �إلى جيل، وهو محاط بالحفظ والصيانة، 

بحيث لا يزاد فيه ولا ينقص منه، ولا يحال بينه وبين قيادة الحياة الدنيا وتوجيهها والتي جاء 

صلاحها لتكون معبراًً �آمناًً للحياة الآآخرة، ومن الضوابط الهامة جداًً للتجديد صفات المجدد،  لإإ

فما دام التجديد مضافا �إلى الدين ف�إن من العبث �أن يقوم بالتجديد �أو من يدعيه من لا تربطه 

بالدين �إلا علاقة التضاد �أو النقد له �أو التهجم عليه ))).

· �إقصاء الدين: وبالنظر �إلى نسق الكتابات والشعارات التي يبثها �أنصار الحداثة، ف�إن �أقوالهم 

تبين �أنهم يهدفون �إلى �إقصاء الدين عن كل شيء، يقول الدكتور رضوان السيد: » بعد اقتناع 

وخطورة  جــدوى  بعدم  اليسارية  الأأحـــزاب  ورجـــالات  الغربية  الجامعات  وخريجي  العلمانيين، 

))) الفكر السياسي عند محمد مهدي شمس الدين، محمد الموسوي، رسالة ماجستير، كلية العلوم السياسية، جامعة 

بغداد، 2009، ص32.

))) القران الكريم، سورة الحشر، الآآية 7.

))) الحداثة تعريفها، نش�أتها، موقف الاسلام منها، د. كريمة الجداية، ص22-21.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

652

سلام، والثورة فيه لا  سلام بالذات تصاعدت دعواتهم للتجديد في الإإ الدعوة لضرب الدين والإإ

عليه«. ويقول �أيضاًً: »�إن الذين يدعون للتجديد اليوم، لا يجتهدون في ابتداع طرق �أفضل، بل 

والأأساطير  الخرافات  من  تطهيره  يريدون  �أنهم  بالقول  تــارة  كله،  سلام  الإإ من  التخلص  يحاولون 

سلام، ولابد من التخلص منهم  بالعودة �إلى الينابيع، وطوراًً بالقول �إن جمود الفقهاء، يجمد الإإ

فيتجدد الدين”))).

قدرتنا حسب  مــدى  على  يتوقف  التراث  مع  النقدي  تعاملنا  الــتــراث:  مع  النقدي  التعامل   ·

الجابري، على ت�أصيل مفاهيم ومناهج علمية معاصرة، ولذلك يدعو الجابري من جهة �إلى العمل 

على نشر الثقافة العلمية والفلسفية وتكريس �أساليب و�آليات المناهج العلمية، نظريا وتطبيقيا في 

الساحة الثقافية العربية الاسلامية. ومن جهة ثانية �أكد على مس�ألة الدعوة �إلى �إعادة كتابة تاريخنا 

الثقافي انطلاقا من هذه النفحة العقلانية والنقدية وهما شرطان �أساسيان لتجديد وتحديث التراث 

ويؤسس لمستقبله مستجيبا مع متطلبات العصر وحاجياته ))) .

· التجديد والحداثة: وضح الجابري مفهوم التجديد بوصفه مشابها للحداثة بقوله: »�أن التجديد 

لا يمكن �أن يتم �إلا من داخل تراثنا باستدعائه واسترجاعه استرجاعاًً معاصراًً لنا، وفي الوقت ذاته 

بالحفاظ على معاصرته لنفسه ولتاريخيته، حتى نتمكن من تجاوزه مع الاحتفاظ به، وهذا هو 

التجاوز العلمي الجدلي«، كما وصف الحداثة » فالحداثة في نظرنا لا تعني رفض التراث ولا 

ما نسميه  �إلى مستوى  التراث  التعامل مع  بطريقة  الارتفاع  تعني  ما  بقدر  الماضي  القطيعة مع 

بالمعاصرة«)))، وبر�أيه فالتجديد الحقيقي المطلوب هو �إيجاد الحلول العلمية لما يطرح علينا من 

قضايا لم يعرفها ماضيها )))

· تجديد التراث يكون من داخله: »ويشترط الجابري في عملية تجديد التراث �أن تكون من 

داخله باعتماد استراتيجية �إتيان البيوت من �أبوابها، ويرفض بناء حضارة بتراث اخر ومفاهيم أُخُرى 

ويضرب المثل بالدول الغربية التي استرجعت ابن رشد لا كما نعرفه نحن العرب، بل كما صنعوه 

تيان فيه بجديد لم يكن فيه، فذلك هو البدعة بعينها  هم “ ))) كما �أن تجديد الدين لا يعني الإإ

))) الاسلام المعاصر نظرات في الحاضر والمستقبل، رضوان السيد، دار العلوم العربية، بيروت، 1986، ص139.

))) اشكاليات الفكر العربي المعاصر، محمد عابد الجابري، ص 44.

))) التراث والحداثة، محمد الجابري، دراسات ومناقشات، ص16.

))) الدين والدولة وتطبيق الشريعة، الجابري، السلسة الثقافية القومية، د.م، د.ت، ص133.

))) التراث والحداثة، محمد الجابري، دراسات ومناقشات، ص24.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

653

؛ بل يعني الرجوع به �إلى جدته الأأولى، �أو �إعادة الجدة له، والجدة ضد البلى، فك�أن الدين يبلى 

ويتقادم بما يتراكم عليه في سلوك المسلمين في�أتي المجدد ليقطع، جد قطع، هذه التراكمات 

الجابري  عابد  الدكتور محمد  يوجه  و   .((( الجديدة  �إلى حالته  بالدين  ويعود  السلوك  ويشذب 

�إنتقاداًً لأأصحاب تيار التجديد في تعريفهم للتجديد �أنه يعني الرجوع �إلى سيرة السلف الصالح 

السياسية  المجالات  لم تحقق نجاحا في كل من  وانها  الحديثة  السلفية  ب�أصحاب  ويسميهم 

جتماعية، وفقط كان النجاح حليفهم في الدين واللغة، فالتجديد في الدين لا  والاقتصادية والإإ

يعني �إضافة �أشياء جديدة عليه، ولا تطوير �أو تحديث تعاليمه، فالدين بالتعريف وحي �إلهي لا 

�إنما الذي يتطور ويتجدد هو فهم الناس له، وذلك يكون  يخضع للتطوير والتجديد بهذا المعنى، و

باللغة  القر�آن  العصر والتطور، ولنزول  بناء فهم جديد يساير  ينابيعه الأأولــى ومحاولة  �إلى  بالرجوع 

العربية كان التجديد في الدين مرتبطا بالتجديد في اللغة))).

�إليه  يحتاج  مــا  ان  الجابري  عابد  محمد  الدكتور  ويــرى  ووعـــي:  بعقلانية  يكون  التجديد   ·

المسلمون اليوم هو التجديد بعقلانية ووعي وليس مجرد الصحوة فقط والحق �أن ما يحتاج �إليه 

المسلمون اليوم هو التجديد وليس مجرد الصحوة، �إن التحديات التي تواجه العالم العربي والعالم 

سلامي تتطلب ليس فقط رد الفعل بل الفعل، والفعل في العصر الحاضر هو �أولاًً و�أخيرا فعل  الإإ

العقل... لأأن العصر يقوم كل شيء فيه على الفعل العقلاني )))

»يتناول هذا  �أبعاد دلالية واضحة يقول،  �أطروحته هذه، بكلام ذو  القول في  الجابري  يفتتح 

الكتاب موضوعا كان يجب �أن ينطلق فيه القول منذ مائة سنة، �إن نقد العقل جزء �أساسي و�أولي 

من كل مشروع للنهضة، ولكن نهضتنا العربية الحديثة جرت فيها الأأمور على غير هذا المجرى 

ولعل ذلك من �أهم عوامل تعترنا المستمر �إلى الآآن. وهل يمكن بناء نهضة بعقل غير ناهض، عقل 

لم يقم بمراجعة شاملة لآآلياته ومفاهيمه وتصوراته ورؤاه؟« )))

ومن هنا نفهم �أن الهدف من »نقد العقل العربي«، هو مراجعة كاملة لهذا العقل تصلح هفواته 

وتمكنه من النهوض.

))) المشروع النهضوي العربي، مراجعة نقدية، محمد الجابري، السلسة الثقافية القومية، ص126.

))) المشروع النهضوي العربي، مراجعة نقدية، محمد الجابري، ص129.

))) المصدر نفسه، ص75.

))) تكوين العقل العربي، محمد الجابري، ص5.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

654

وعلى هذا الأأساس يذهب الجابري، �إلى بناء قراءة معاصرة لتراثنا، وجعله قابلا للاستثمار في 

استشكال التحديات والقضايا المعاصرة، �أو كما يعبر الجابري نفسه عن ذلك »من �أجل التحرر 

�إرثنا الثقافي، والهدف فسح المجال للحياة كي  مما هو مميت �أو متخشب في كياننا العقلي و

تست�أنف دورتها وتعيد فينا زرعها« ))) .

عن  العربية  للذات  التاريخي  الاســتــقلال  هدفها  تاريخية  معركة  الجابري،  �إلــى  بالنسبة  �إنها 

طريق تجاوز القراءات التراثية للتراث، سلفية كانت �أو ليبرالية �أو ماركسية، �إلى القراءة المعاصرة 

للآآليات  النقدية  الــقــراءة  �إلــى  للتراث  النقدية  الــقــراءة  تجاوز  هو  بل  الــتــراث،  لهذا  والاستشرافية 

المنتجة لهذا التراث، باعتبار مضامينه لا يمكن ان تحقق تاريخيتها �إلا عن طريق نقد مصادرها، 

يقول الجابري »�إن عملية النقد المطلوبة حسب الجابري هو التحرر من �أسار القراءات السائدة 

بوجهات التقيد  دون  فروعها  بمختلف  سلاــميـة  الإإ العربية  الثقافة  معطيات  في  النظر   واستئناف 

النظر السائدة« )))

لا شك عن طريق هذا الطرح، نستنتج �أن المدخل الأأساس للحداثة عند الجابري هو العقل، 

للعقل  تعريفا  الأأســاس لكل نهضة معرفية وفكرية وهو بهذا الصدد يقدم  الناهض،  العقل  ذلك 

العقل المُُكََوََن، يقول: »�إن ما نقصد بالعقل العربي هو العقل العقل المُُكََوََن، �أي جملة المبادئ 

والقواعد التي تقدمها الثقافة العربية للمنتمين �إليها ك�أساس لاكتساب المعرفة، �أو لنقل تفرضها 

عليهم كنظام معرفي« ))).

العقل  فــاعلا ينشئ ويصوغ  العربي بوصفه »عــقلا  العقل  �إلــى  النظر  أُخُــرى يمكن  ومــن جهة 

مكان انشاء وصياغة مبادئ وقواعد جديدة  السائد في فترة تاريخية ما، الشيء الذي يعني �أنه بالإإ

تحل محل القديمة، وبالتالي قيام عقل سائد جديد �أو على الأأقل تعديل �أو تطوير �أو تحديث �أو 

تجديد، العقل السائد القديم« )))

وواضــح من خلال طرح الجابري �أن �أســاس التجديد العقلاني، »لن يتم �إلا من خلال نقد 

هذا العقل السائد، و�أن عملية النقد هذه يجب �أن تمارس من داخله وتطوير مفاهيمه انطلاقا من 

))) تكوين العقل العربي، محمد الجابري، ص7.

))) المصدر نفسه، ص7.

))) المصدر نفسه، ص 15.

))) تكوين العقل العربي، محمد الجابري، ص 16.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

655

الانفتاح على جوانب الفكر الانساني المتقدم، وخاصة الفكر العلمي« )))

الخطوات  �أول  يعتبره  ف�إنــه  العربي،  العقل  على  الجابري  يمارسه  الــذي  النقد  هــذا  �أهمية  �إن 

الهامة فمصيره  الأأساسية لأأي مشروع اصلاحي نهضوي، وكل مشروع يقفز على هذه الخطوة 

هو الفشل.

كان  شــارة، »موضوعاًً  الإإ النقدية، كما سبقت  الممارسة  الجابري، هذه  يعتبر  وبــدون شك، 

يجب القول فيه منذ مائة سنة، فنقد العقل جزء �أساسي و�أولي من كل مشروع للنهضة }...{، 

وهل يمكن بناء نهضة بغير عقل ناهض، عقل لم يقم بمراجعة شاملة لآآلياته ومفاهيمه وتصوراته 

ورؤاه« ))) ،�إذ على الرغم من كون �إصلاحي عصر النهضة قد تفطنوا �إلى ضرورة التسلح بالعمل 

والنقد في مواجهة تحديات العصر، �إلا �أنهم »لم يدركوا �أولم يعوا �أن سلاح النقد يجب �أن يسبقه 

نفسها  احياء  في  تستمر  بمضامين  وانشغلوا   ((( العقل«  نقد  �أغفلوا  لقد  الــسلاح،  نقد  ويرافقه، 

بشكل رجعي، باعتبارها مجرد نتائج لآآليات جامدة ودوغمائية، غير متجددة، ومن هنا ينطلق 

»الجابري«، في مشروعه النقدي للعقل العربي، على �أساس تحقيق التحديث من داخل التراث.

تتشكل الحداثة عند محمد عابد الجابري في مجال التراث العربي والتي يمكن اجمالها في 

العبارة التالية، »ما ننشده اليوم من تحديث العقل العربي وتجديد الفكر الاسلامي يتوقف ليس 

فقط على مدى استيعابنا للمكتسبات العلمية والمنهجية المعاصرة، مكتسبات القرن العشرين 

وما قبله وما بعده، بل �أيضا ولربما بالدرجة الأأولى يتوقف على مدى قدرتنا على استعادة نقدية 

العقلية  النزوعات  خلدون....هذه  ابن  وتاريخية  الشاطبي  و�أصولية  رشد  ابن  وعقلانية  حزم  ابن 

والتي لابد منها �إذا �أردنا �أن نعيد ترتيب علاقتنا بتراثنا بصورة تمكننا من الانتظام فيه انتظاما يفتح 

بداع، ابداع »العقل العربي« داخل الثقافة التي يتكون فيها، �إنه بدون التعامل النقدي  المجال للإإ

العقلي مع تراثنا لن نتمكن قط من تعميم الممارسة العقلانية على �أوسع قطاعات فكرنا العربي 

المعاصر }...{ كما �أنه بدون هذه الممارسة العقلانية على معطيات تراثنا لن يكون في امكاننا 

مكان �أن يقدمها قطاع �آخر من فكرنا العربي  قط ت�أصيل العطاءات الفكرية التي يقدمها، �أو بالإإ

المعاصر الذي يدعو �إلى الحداثة والتجديد«. )))

))) المصدر نفسه، ص17-16.

))) المصدر نفسه، ص5.

))) الخطاب العربي المعاصر، محمد عابد الجابري، مركز دراسات الوحدة العربية، ط5، بيروت، 1994 ص 9.

))) الخطاب العربي المعاصر، محمد عابد الجابري، ص 552.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

656

الخاتمة

وبعد  كثيراًً،  تسلياًمً  وسلّمّ  وصحبه  �آلــه  وعلى  محمد  سيدنا  على  و�أسلم  �أصلّيّ  الختام  وفــي 

له القبول،  الخوض في هذه الرّحّلة العليّمةّ الشيّقّة وانتهى بنا المطاف �إلى هذه الخاتمة اس�أل ال�

وقد وقفت على �أهمّّ النتائج وهي كالآآتي:

وجوانب  عملية  طياتها حلول  في  تحمل  اطروحات  الجابري  عابد  محمد  اطروحات  تعدّّ   -

فكرية من ش�أنها �أن تجعل التصدي للعولمة الثقافية واجب مشترك بين الدولة والانسان وان عناصر 

القوة في الثقافة تكون في داخلها وليس في محيطها وباستخدام منهج العقلانية والديمقراطية.

- بيّنّ الجابري الانفتاح غير المتزن على الثقافة الغربية نتج عنه قيم و�أخلاقيات وافدة تخترق 

سلامية التي يتحلى بها �أفرد هذه  المجتمعات، ولا تتناسب مع الهُُوِِ�َيَّة الثقافية ذات الصبغة الإإ

الأأمة، وهذا تحدي ينبغي التصدي له، ومواجهته بالسبل والوسائل المناسبة التي تحد من تردي 

الوضع الأأخلاقي في المجتمع.

- قدم الجابري مشروعه نقد العقل العربي - تكوين العقل العربي، بنية العقل العربي- العقل 

بستيمولوجية«  السياسي العربي. وعن طريق هذا المشروع الضخم نقدر حجم المسؤولية المعرفية »الإإ

سلامية  التي يتحملها الجابري عن طريق نقطتين هامتين استئناف النظر في تاريخ الثقافة العربية الإإ

من جهة �أولى وبدء النظر في كيان العقل العربي و�آلياته من جهة ثانية.

الموازنة  الحداثة والتجديد بشكل مفصل وبين ضرورة  الجابري قضية  يتناول محمد عابد   -

بينها وبين التقليد .

�إمكاننا قط  - يرى الجابري بدون هذه الممارسة العقلانية على معطيات تراثنا لن يكون في 

العربي  فكرنا  من  �آخــر  قطاع  يقدمها  �أن  مكان  بالإإ �أو  يقدمها،  التي  الفكرية  العطاءات  ت�أصيل 

المعاصر الذي يدعو �إلى الحداثة والتجديد.

 r له محمد و�آخر دعوانا �أن الحمد لله رب العالمين .. والــصلاة والــسلام على �أشرف خلق ال�

وعلى �آله وصحبه �أجمعين ومن اهتدى بهديهم �إِلِى يوم الدين.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

657

المصادر والمراجع

القر�آن الكريم.

1. الاسلام المعاصر نظرات في الحاضر والمستقبل، رضوان السيد، دار العلوم العربية، بيروت، 

.1986

2. الاسلام والحداثة، عوض القرني، دار هجر للنشر، القاهرة، 1988.

3. اشكاليات الفكر العربي المعاصر، محمد عابد الجابري، مركز دراسات الوحدة العربية، 

بيروت، ط 7، 2016.

4. الاشكالية السياسية للحداثة من فلسفة الذات الى فلسفة التواصل، على المحمداوي، 

دار الامان، الرباط،ط1، 2011.

5. اشكالية ت�أصيل الحداثة في الخطاب النقدي العربي المعاصر، عبد الغني بارة، القاهرة، 

د.ت.

له، مجلة المنهاج، ع2، السنة الاولى، بيروت،  6. الاصالة والتجديد، محمد حسين فضل ال�

.1996

العربية  الوحدة  دراســات  مركز  ومناقشات،  دراســات  الجابري،  محمد  والحداثة،  التراث   .7

بيروت، ط2، 2011.

8. تقويم نظرية الحداثة، وموقف الادب الاسلامي منها، عدنان النحوي، دار النحوي للنشر 

والتوزيع ط2، الرياض، 1994.

9. تكوين العقل العربي، محمد عابد الجابري، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، لبنان، 

ط10، 2009م.

10. الثابت والمتحول، �أدونيس عقل، دار الساقي، بيروت، 1990.

11. الحداثة تعريفها، نش�أتها، موقف الاسلام منها، د. كريمة الجداية، مجلة كلية الآآداب، 

عام 2015، القاهرة.

12. الحداثة في فكر محمد اركون، فارح مسرحي، الدار العربية للعلوم، ط1، بيروت، 2006.

13. الحداثة في منظور ايماني، عدنان النحوي، دار النحو للنشر والتوزيع، ط3، المملكة 

العربية السعودية، 1989.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

658

14. الحداثة وما بعد الحداثة، فتحي التريكي، دار الفكر، دمشق، 2003.

15. الحداثة، برادبري وماكفارلن، ترجمة مؤي، د حسن فوزي، دار ال�مأمون، بغداد، 1987.

16. الخطاب العربي المعاصر، محمد عابد الجابري، مركز دراسات الوحدة العربية، ط5، 

بيروت، 1994

17. الدين والدولة وتطبيق الشريعة، الجابري، السلسة الثقافية القومية، د.م، د.ت

18. شعرنا الحديث الى اين، شكري غالي، دار الشروق، بيروت 1989،ط1.

المعاصر، مصطفى خضير،  العربي الاسلامــي  السياسي  الفكر  التجديد في  19. طروحات 

مركز عين للدراسات، ط1، د. م، 2018.

20. الفكر السياسي عند محمد مهدي شمس الدين، محمد الموسوي، رسالة ماجستير، 

كلية العلوم السياسية، جامعة بغداد، 2009.

21. القاموس المحيد، مجد الدين الفيروز ابادي، دار الحديث، د.ط، القاهرة 2008 .

الثقافية،  والشؤون  الاوقــاف  دار  قطب،  الاصولي، مصطفى  الفكر  في  معرفية  قــراءات   .22

الكويت، 2007، ط1.

23. لسان العرب، ابن منظور، دار صادر للطباعة والنشر، ط1، بيروت، 1955.

24. مختار الصحاح، محمد بن ابي بكر الرازي، مكتبة لبنان، بيروت، .

25. المشروع النهضوي العربي، مراجعة نقدية، محمد الجابري، السلسة الثقافية القومية

26. معجم الأأدباء من العصر الجاهلي حتى سنة 2002م. كامل سلمان الجبوري 2003. 

بيروت: دار الكتب العلمية.

27. المعجم الوسيط، شوقي ضيف و�آخرين، مكتبة الشروق الدولية، ط4، مصر، 2004.

28. مقاربة في مفهومي الحداثة وما بعد الحداثة، على وطفة، مجلة فكر ونقد، المغرب، 

.2005

29. نحن والتراث، محمد عابد الجابري، قراءات معاصرة في تراثنا الفلسفي المركز الثقافي 

العربي ط 6، بيروت 1993 .

30. نقد الحداثة، الان تورين، ترجمة �أنور مغيث، المجلس الأأعلى للثقافة، د.ط، القاهرة، 

.1997

31. وجهة نظر نحو اعادة بناء قضايا الفكر العربي المعاصر، نقلا عن دريس جبري، سؤال 

الحداثة في الخطاب السلفي لمحمد الجابري.


