
المنهج التفسيري عند الرازي 
والطاهر ابن عاشور: دراسة مقارنة 

في المصادر و�أنواع التفسير 

�أ.د. عبدالرحمن يتيم الفضلي
د. عبدال�له صباح الملا

dr.almulla4a@hotmail.com dr.alyteem@gmail.com

The Interpretive Methodology of Al-Razi

and Al-Tahir Ibn Ashur: A Comparative Study.





Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

17

ملخص البحث

يهدف هذا البحث �إلى دراسة المنهج التفسيري عند فخر الدين الرازي في مفاتيح الغيب، 

ومحمد الطاهر ابن عاشور في التحرير والتنوير، من خلال مقارنة تحليلية لمنطلقاتهما الفكرية 

و�أدواتهما التفسيرية. يناقش البحث منهجيهما في التفسير بالر�أي والنقل، وموقفهما من الت�أويل 

وعلم الكلام، ومدى اهتمامهما بالمقاصد الشرعية.

المقاصدية  والمدرسة  لــلــرازي  الجدلية  العقلية  المدرسة  بين  الــفــروق  عن  البحث  ويكشف 

التجديدية لابن عاشور، مع بيان �أوجه الاتفاق والاختلاف. ويخلص �إلى �أن اختلاف منطلقاتهما 

سلامي الإإ التفسيري  الفكر  التفسيرية، مما يعكس تطور  نتائجهما  تباين في  �إلى  �أدى   المعرفية 

عبر العصور.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

18

Research Summary:

This study aims to examine the exegetical methodology of Fakhr al-Din al-Razi in Ma-

fatih al-Ghayb and Muhammad al-Tahir Ibn Ashur in Al-Tahrir wa Al-Tanwir through a 

comparative analysis of their intellectual approaches and interpretive tools. The research 

discusses their methods in rational and transmitted exegesis, their stance on interpretation 

and theological discourse, and their focus on Sharia objectives.

The study highlights the differences between Al-Razi’s rational-dialectical school and 

Ibn Ashur’s objective-oriented reformist approach, while also identifying points of con-

vergence and divergence. It concludes that their differing epistemological foundations 

led to variations in their interpretive outcomes, reflecting the evolution of Islamic exe-

getical thought over time.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

19

المقدمة

له تعالى وتجلية معانيه وهداياته.  سلامية، �إذ يرتبط بفهم كلام ال� يُُعََدّّ التفسير من �أشرف العلوم الإإ

هذا  وفي  المنهجية.  و�أدواتــهــم  الفكرية  مدارسهم  تبعًًا لاخــتلاف  المفسرين  مناهج  تباينت  وقد 

البحث نسلط الضوء على المنهج التفسيري عند كل من فخر الدين الرازي في مفاتيح الغيب، 

ومحمد الطاهر ابن عاشور في التحرير والتنوير، من خلال دراسة مقارنة تُبُرز الفروقات الجوهرية 

بين منطلقاتهما العلمية، واتجاهاتهما الت�أويلية، و�أثر بيئتهما في تفسير النص القر�آني. كما نبحث 

في مدى اعتمادهما على العقل والنقل. ومن خلال هذه الدراسة نهدف �إلى الكشف عن نقاط 

في  ويسهم  التفسير،  مناهج  لتطور  فهمنا  يثري  مما  العََلََمين،  هذين  بين  والاخــتلاف  الاتفاق 

استجلاء �أبعاد جديدة في قراءة النص القر�آني عبر العصور.

�إشكالية البحث:

ما �أوجه التشابه والاختلاف بين تفسير الرازي وابن عاشور من حيث المنهجية، والمصادر، 

والتناول العلمي للنصوص؟

�أسئلة البحث:

1- ما المنهج التفسيري الذي اعتمده كل من الرازي وابن عاشور، وما �أبرز الفروقات بينهما؟

2- كيف �أثرت الخلفية العلمية لكل مفسر في تفسيره للآآيات؟

3- ما �أوجه الاتفاق والاختلاف بين التفسيرين من حيث اللغة، البلاغة، والت�أويل؟

�أهمية البحث:

يُُمثلان  رائــديــن  تفسيريين  منهجين  بين  مقارنة  دراســة  كونه  في  البحث  هــذا  �أهمية  تتجلى 

الطاهر اـلـرازي ومحمد  الدين  سلاـمـي، وهما: فخر  التفسيري الإإ الفكر   مدرستين مختلفتين في 

بن عاشور.

1- يسلط البحث الضوء على الفروق المنهجية بين الرازي الذي يمثل التفسير العقلي الجدلي، 

وابن عاشور الذي يُُعد من �أبرز �أعلام المدرسة المقاصدية التجديدية.

2- يساهم في توضيح تطور علم التفسير عبر العصور، من خلال مقارنة منهج مفسر من القرن 

السابع الهجري ب�آخر من القرن الرابع عشر الهجري.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

20

3- يساعد الباحِِثِِينََ في استيعاب �أدوات التفسير المختلفة، وما يرتبط بها من ت�أصيل �أو تجديد 

في قراءة النص القر�آني.

صلاحية والتربوية عند ابن  4- يبرز الأأثر الفلسفي والكلامي عند الرازي، في مقابل النزعة الإإ

عاشور.

5- يساهم في �إثراء الدراسات القر�آنية المعاصرة من خلال تقديم نماذج تفسيرية تجمع بين 

العمق العلمي والوعي بمتطلبات الواقع.

6- يعين على فهم العلاقة بين السياق الزمني للمفسر وطبيعة اختياراته التفسيرية، مما يثري 

النظرة النقدية في التعامل مع التفاسير.

�أهداف البحث:

1- �إبراز منهج كل من الرازي وابن عاشور في التفسير.

2- تحليل �أوجه الاتفاق والاختلاف بينهما.

3- دراسة �أثر الخلفية الفكرية لكل منهما في تفسيراتهما.

سبب اختيار الموضوع:

التفسيرية  المناهج  تنوّعّ  الضوء على  تسليط  في  الرغبة  من  انطلاقًًا  الموضوع  هذا  اختيار  تم 

وثرائها، من خلال دراسة عََلََمََيْْن بارزين يمثلان مدرستين مختلفتين في تفسير القر�آن الكريم.

1- تمثل شخصية الرازي جانبًًا مهمًًا من التفسير العقلي الجدلي المت�أثر بعلم الكلام والفلسفة.

ويخاطب  والتجديد،  الأأصالة  بين  �إصلاحيًًا يجمع  مقاصديًًا  منهجًًا  ابن عاشور  يعكس   -2

الواقع بروح معاصرة.

3- يجمع الموضوع بين مفسرََين ينتميان �إلى عصرين مختلفين، مما يتيح دراسة تطور الفكر 

التفسيري عبر الزمن.

�أهمية كلا  مباشر، رغم  المنهجين بشكل تحليلي  تناولت  التي  المقارنة  الدراسات  ندرة   -4

التفسيرين.

5- الرغبة في فهم �أعمق لكيفية تعامل كل مفسر مع النص القر�آني بحسب خلفيته العلمية 

وظروف عصره.

6- �إبراز �أهمية الانفتاح على المناهج المتعددة في التفسير، بما يسهم في تجديد الدراسات 

القر�آنية المعاصرة.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

21

وابــن عاشور،  الــرازي  تفسيرَيَ  بين  مقارنة  تناولت  السابقة: هناك دراســات سابقة  الدراسات 

لكنها غالبًًا ما ركزت على جوانب محددة �أو سور معينة. على سبيل المثال:

�أنموذجًًا: تستعرض هذه الدراسة  الــرازي وابن عاشور: سورة الكهف  - علم المناسبات عند 

مفهوم علم المناسبات و�أهميته، وتقارن بين المناسبات التي ذكرها كل من الرازي وابن عاشور 

في تفسيريهما لسورة الكهف.

مامين الفخر الرازي والطاهر بن عاشور: سورة الحج نموذجًًا:  - تطبيقات علم المناسبات عند الإإ

مامين في  تتناول هذه الدراسة تطبيقات علم المناسبات في سورة الحج، وتقارن بين منهجية الإإ

تفسير هذه السورة.

والتنوير:  التحرير  تفسيره  في  حيان  و�أبــي  والبيضاوي  الــرازي  على  عاشور  ابــن  استدراكات   -

تستعرض هذه الدراسة ملاحظات ابن عاشور على تفسيرات الرازي والمفسرين الآآخرين، مما 

يعكس منهجه النقدي والتحليلي.

ابن  والطاهر  الـــرازي  عند  التفسير  منهجية  تغطي  شاملة  مقارنة  دراســـة  �أن  يبدو  ذلــك،  ومــع 

ف�إن  لــذا،  بعد.  تُنُجز  لم  �أو جانب محدد،  معينة  ســورة  على  التركيز  دون  عــام،  بشكل  عاشور 

�إسهامًًا جديدًًا يضيف  قد  عام  بشكل  المفسرين  لكلا  التفسيري  المنهج  يتناول  بحث  عـداد   �إـ

سلامية. للمكتبة الإإ

ما يضيفه البحث:

له، مع  التركيز على �إبراز المنطلقات والمؤثرات في التفسير عند الرازي وابن عاشور رحمهما ال�

بيان شيء من السمات المنهجية والبلاغية المحددة لمنهجهما التفسيري.

حدود البحث: 

لهذا البحث حدوده من جهة الكتب ومن جهة الموضوع:

التحرير  للرازي، كتاب  الغيب  مفاتيح  الدراسة، فكتاب  الكتب محل  �أمــا حــدوده من جهة 

والتنوير لابن عاشور، و�أما حدوده الموضوعية، فالمقارنة بين المفسرين في مصادرهما ومنطلقاتهما 

وسمات التفسير اللغوية والأأسلوبية فيهما.

 منهج البحث وخطته: 

في  جــاء  وقــد  النتائج.  �أهــم  وفيها  الخاتمة  ثم  ومبحثين،  وتمهيد  مقدمة  من  البحث  يتكون 

المقدمة: �أسئلة البحث، و�أهمية الموضوع، و�أهدافه، وسبب اختياره، والدراسات السابقة، وما 



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

22

يضيفه البحث، وحدود البحث، ومنهجه، وخطته.

المبحث الأأول: المنطلقات والمصادر والمؤثرات في التفسير عند الرازي وعند ابن عاشور.

المطلب الأأول: �أهم مصادر المادة التفسيرية عند الرازي وعند ابن عاشور.

المطلب الثاني: التفسير بال�مأثور عند الرازي وعند ابن عاشور.

المطلب الثالث: التفسير بالر�أي والاجتهاد في منهج الرازي وابن عاشور.

المطلب الرابع: �أثر المنطق وعلم الكلام في التفسير عند الرازي وابن عاشور.

سرائيليات في التفسير. المطلب الخامس: موقف الرازي وابن عاشور من الإإ

المبحث الثاني: السمات اللغوية والأأسلوبية في التفسير عند الرازي وعند ابن عاشور.

المطلب الأأول: �أثر البلاغة في التفسير عند الرازي وابن عاشور.

المطلب الثاني: توظيف السياق في بيان المعنى التفسيري والترجيح عند الرازي وابن عاشور.

المطلب الثالث: �أثر القواعد النحوية في بيان المعاني التفسيرية عند الرازي وابن عاشور.

الخاتمة: وفيها عرض لأأهم النتائج والتوصيات.

وعند لـرازي  ــ اـ عند  التفسير  ـفـي  ثـرات  واــلمـؤـ واــلـمصـادر  المنطلقات  الأأول:   المبحث 

ابن عاشور.

المطلب الأأول: �أهم مصادر المادة التفسيرية عند الرازي وعند ابن عاشور:

اهتم كل من الفخر الرازي والطاهر ابن عاشور بتفسير القر�آن الكريم من خلال الاستفادة من 

مصادر متعددة، تجمع بين النقل والعقل، وتُظُهر تباينًًا في المنهج والاهتمام. وفيما يلي عرض 

لأأهم المصادر المشتركة والمصادر الخاصة بكل منهما.

�أولاًً: المصادر المشتركة بين الرازي وابن عاشور:

ملاحظاتالمصدرنوع المصدر

كلاهما اعتمد عليه ك�أساستفسير الآآية بالآآيةالقر�آن الكريم



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

23

الـــصـــحـــيـــحـــان والـــســـنـــن السنة النبوية

والمسانيد

�أحــيــان�ًـا دون سند، وابــن  يــورد الحديث  الـــرازي 

عاشور يتحرى الصحة.

ــة  ــابـ ــحـ ــصـ �أقـــــــــــــوال الـ

والتابعين

كلاهما ذكر �أقوالهم، لكن دون التزام حرفي.�آثار التفسير بال�مأثور

الــطــبــري، الــزمــخــشــري، �أقوال المفسرين

البيضاوي، ابن عطية

ــن عـــاشـــور اســتــدركــا عــلــى بعض  ــ الـــــرازي ، واب

المفسرين وخاصة الزمخشري))).

والــصــرف، اللغة العربية النحو  كتب 

والشعر الجاهلي.

�إن كان ابن عاشور �أعمق  كلاهما اهتم بها، و

و�أدق.

الجرجاني علم البلاغة الــقــاهــر  عــبــد 

وغيره

الرازي استعمل البلاغة �أحيانًًا، لكن ابن عاشور 

بنى تفسيره عليها بشكل محوري.

الــــــغــــــزالــــــي، الــــــــــــرازي، علم �أصول الفقه.

الآآمدي، الشافعي.

العقدي،  الجدل  سياق  في  الـــرازي  استخدمه 

بينما وظفه ابن عاشور للمقاصد.

والتنوير  التحرير  الغيب )1/ 35، 48(،  مفاتيح  الزمخشري في:  وابن عاشور على  الــرازي  استدراك  �أمثلة على  انظر   (((

.)75/2( ،)730/1(



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

24

مام الرازي: ثانيًًا: المصادر التي انفرد بها الإإ

ملاحظاتالمصدرنوع المصدر

ــــن الـــفََـــلََـــك والــطــب العلوم الطبيعية ــان مـــعـــروفًًـــا مِِ مـــا كــ

والفيزياء.

بالثقافة  ت�أثــــرًًا  علمية  مسائل  �أورد 

العلمية في عصره.

ثالثًًا: المصادر التي انفرد بها ابن عاشور:

ملاحظاتالمصدرنوع المصدر

وت�أصــيــلــه علم المقاصد )الــمــوافــقــات(،  الشاطبي 

الخاص.

فهم  �أساسًًا في  تفسيره، جعله  محور 

النص.

الحقائق العلوم الحديثة لبعض  مقتضبة  �إشـــــارات 

العلمية.

ــي تــقــريــر  ــم يــكــن مــمــن يــســتــرســل فـ لـ

على  انفتح  لكن  العلمي،  عــجــاز  الإإ

المعارف المعاصرة.

الدولية، تحليل الواقع الــعلاقــات  الحكم،  قضايا 

الاجتماع.

زاوََجََ بين التفسير والتنظير الحضاري.

مام الرازي في تفسيره مفاتيح الغيب، وابن عاشور في  ومن خلال ما سبق يتضح �أن كلاًً من الإإ

تفسيره التحرير والتنوير، قد اعتمدا على القر�آن الكريم من خلال مصادر متعددة، اشتملت على 

النقل من الكتاب والسنة و�أقوال السلف، والاستفادة من �أقوال المفسرين السابقين، والاعتماد 

على اللغة وعلومها. وقد اشتركا في الاعتماد على مصادر كبرى كـالطبري والزمخشري وابن عطية، 

لكن تميز الرازي باستحضار علم الكلام والفلسفة والمنطق والعلوم الطبيعية، مما جعل تفسيره 



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

25

يغلب عليه الطابع الجدلي العقلي.

�أما ابن عاشور، فقد انفرد ب�إدخال علم مقاصد الشريعة وتحليل الواقع الاجتماعي والسياسي، 

نسانية والتاريخ، مما منح  مستفيدًًا من التراث الأأصولي، خاصة مدرسة الشاطبي، ومن العلوم الإإ

تفسيره طابعًًا تجديديًًا مقاصديًًا معاصرًًا.

 المطلب الثاني: التفسير بالم�أثور عند الرازي وابن عاشور:

يتباين تعامل المفسرين مع التفسير بال�مأثور بحسب توجهاتهم العلمية ومنطلقاتهم المنهجية، 

مما ينعكس على طبيعة اعتمادهم عليه �أو تقديم غيره من المناهج، ويُُعد كل من الفخر الرازي 

�إذ يمثل كل منهما اتجاهًًا مختلفًًا في فهم  والطاهر ابن عاشور نموذجين بارزين لهذا التباين، 

من  موقفيهما  لفهم  بال�مأثور  التفسير  في  منهجهما  دراســة  �أهمية  وتبرز  وتفسيره،  القر�آني  النص 

النصوص النقليّةّ ومدى توظيفها في خدمة التفسير.

: منهج الفخر الرازي في التفسير بال�مأثور: �أوالًا

اعتمد الفخر الرازي على التفسير بال�مأثور في تفسيره، لكنه لم يلتزم به التزامًًا صارمًًا، بل جعله 

له عنهم  تابعًًا لمنهجه العقلي والكلامي، فقد كان يعرض �أحاديث النبي r و�أقوال الصحابة رضي ال�

والتابعين، ثم يُُعمل فيها النظر العقلي، فيقبل بعضها ويرد بعضها الآآخر بحسب توافقها مع �أصول 

عِِلْْم الكلام والمنطق الذي يتبناه.

ومن �أمثلة ذلك تفسيره لقوله تعالى: ﴿قل الروح من �أمر ربي وما �أوتيتم من العلم �إلا قليلا﴾ 

سراء: 85[. ]الإإ

باثنتين  �أخبركم  ف�إن  قالوا لقريش: اس�ألــوا محدًًما عن ثلاث،  اليهود  �أن  له: روي  ال� قال رحمه 

و�أمسك عن الثالثة فهو نبي: اس�ألوه عن �أصحاب الكهف، وعن ذي القرنين، وعن الروح فس�ألوا 

له. فانقطع عنه  له r عن هذه الثلاثة فقال عليه السلام: غدا �أخبركم، ولم يقل: �إن شاء ال� رسول ال�

الوحي �أربعين يوما، ثم نزل الوحي بعده: ﴿ولا تقولن لشيء �إني فاعل ذلك غدا * �إلا �أن يشاء 

له﴾ ]الكهف: 23–24[، ثم فسََّر لهم قصة �أصحاب الكهف وقصة ذي القرنين، و�أبهم �أمر  ال�

سراء: 85[))). الروح بقوله تعالى:  ﴿قل الروح من �أمر ربي وما �أوتيتم من العلم �إلا قليلا﴾ ]الإإ

))) �أخرجه البيهقي في دلائل النبوة، )269/2(، و�أصله عند ابن حبان في صحيحه ) 301/1( برقم: ) 99(، وحسنه 

الأألباني في التعليقات الحسان على صحيح ابن حبان )209/1( برقم: )99(.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

26

ومن الناس من طعن في هذه الرواية من وجوه:

له �أعظم من معرفة الروح، ف�إذا كانت ممكنة، فلا يُُعقل �أن يُُمنع من معرفة الروح. �أولها: معرفة ال�

جابة عن قصص مثل �أصحاب الكهف وذي القرنين �أمر غير منطقي،  ثانيًًا: اشتراط النبوة بالإإ

فهذه مجرد حكايات لا تصلح �أن تكون دليلاًً على النبوة.

ثالثًًا: مس�ألة الروح معروفة لدى الفلاسفة والمتكلمين، فلو قال النبي �إنه لا يعرفها، لكان في 

ذلك ما يوهم بنقص في علمه، وهو �أعلم الخلق.

بالشمول، فكيف  القر�آن  �آيــات كثيرة، ووصــف  في   r النبي  �أثنى على علم  تعالى  له  ال� رابعًًا: 

يُُنسب �إليه الجهل ب�أمر منتشر بين الناس؟

له: �أن النبي r �أجاب عن سؤال الروح ب�أفضل بيان، لكن السؤال نفسه كان  ثم ذََكََرََ رحمه ال�

يحتمل معاني متعددة، فاقتصر الجواب على ما يناسب الحكمة والمقام))).

له يََعْْرِضُُِ ال�مأثورََ ثم يُُخضعه للمنهج الكلامي الذي  وفيما سبق ذِِكْْره يتبين �أن الزاري رحمه ال�

يرى �أن ظاهر النص غير مراد. وهذا يدل على ميله �إلى التفسير العقلي وتوسيع دائرة الدلالة بما يراه 

�أرجح من حيث اللغة والسياق.

ثانيًًا: منهج الطاهر ابن عاشور في التفسير بال�مأثور:

�أما الطاهر ابن عاشور، فقد سلك مسلكًًا دقيقًًا في التعامل مع ال�مأثور، حيث جعله مصدرًًا 

�أساسيًًا في تفسيره، لا سيما �إذا صح سنده �أو كان صادرًًا عن الصحابة، وقد حرص الطاهر على 

توظيفه في بيان �أسباب النزول وتوضيح المعاني الغامضة، لكنه لم يقف عند حدود النقل، بل 

زاوََجََه بتحقيقٍٍ لغويٍٍّ وبلاغيٍٍّ ومقاصديٍٍّ.

 r النبي  قريش  س�ألــت  له:  ال� قال رحمه  الــروح﴾:  تعالى : ﴿ويس�ألونك عن  لقوله  تفسيره  فعند 

عن الروح ب�إيعازٍٍ من اليهود، فنزل قوله تعالى: ﴿ويس�ألونك عن الروح﴾، وجاءت الرواية �أن هذا 

�أهــل الكهف وذي  �أخــرى مع ســؤال عن  �أسئلة  �أوالًا منفردًًا، ثم تكرر ضمن ثلاثــة  السؤال وقــع 

سراء، وعن السؤالين الآآخرين في سورة الكهف. وقد �أثار  القرنين، فأُجُيب عن الروح في سورة الإإ

ذلك �إشكاالًا في سبب الفصل بين الأأجوبة، ويُُجاب ب�أنه يجوز �أن تكون �آية الروح نزلت �أوالًا ثم 

ســراء. كما �أن ما ورد في صحيح البخاري عن سؤال اليهود  �أعيد تلاوتها، �أو �ألحقت بسورة الإإ

))) انظر: مفاتيح الغيب )21/ 391(.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

27

بالمدينة))) لا يناقض الرواية الأأولى، بل قد يكون النبي r انتظر وحيًًا �أوضح لظنه �أنهم �أقرب لفهم 

له الآآية نفسها ليبيّّن �أن علم الخلق بالروح محدود، سواء كانوا من قريش �أو  معنى الروح، ف�أنزل ال�

من �أهل الكتاب))).

ثالثًًا: �أوجه الاتفاق والافتراق بينهما:

�أن بين الرازي وابن عاشور نقاطًًا مشتركة، �أهمها: اعتماد كل  رغم اختلاف المنهجين، �إلاّّ 

للروايات، وحرصهما على  العلمي  النقد  �إلغائه، وممارستهما  بال�مأثور دون  التفسير  منهما على 

الترجيح بين الأأقوال. ومع ذلك، يبرز الفارق في �أن الرازي �أخْْضََعََ ال�مأثورََ لرؤيته العقلية والكلامية، 

وجعله تابعًًا للبرهان العقلي، بينما ابن عاشور ضبط ال�مأثور بموازين التحقيق الحديثي واللغوي 

والمقاصدي، واستخدمه في دعم نظرية عامة في تفسير النص القر�آني من خلال مقاصده وبلاغت ه.

المطلب الثالث: التفسير بالر�أي والاجتهاد في منهج الرازي وابن عاشور.

الكريم، وقد اختلفت  القر�آن  الرئيسة في تفسير  المناهج  �أحد  بالر�أي والاجتهاد  التفسير  يُُعد 

من  كل  ويبرز  التفسيرية،  ومقاصدهم  العلمية  خلفياتهم  بحسب  توظيفه  في  المفسرين  طــرق 

الفخر الرازي والطاهر ابن عاشور كمثالين بارزين لهذا الاتجاه، حيث وظَّفَََ كلٌٌّ منهما الاجتهاد 

بطريقته الخاصة، وت�أتي هذه الدراسة لبيان معالم منهجهما في التفسير بالر�أي، و�أوجه الاتفاق 

والافتراق بينهما.

: منهج الفخر الرازي في التفسير بالر�أي والاجتهاد: �أوالًا

�أبرز المفسرين الذين اعتمدوا على التفسير بالر�أي والاجتهاد العقلي،  يُُعد الفخر الرازي من 

بل جعل هذا المنهج هو الغالب على تفسيره، فقد كان شديد العناية بتحليل الأألفاظ، واستنباط 

المعاني، وربطها بالقضايا الفلسفية والكلامية. كما كان يوظّفّ �أدوات علم المنطق و�أصول الفقه 

في تحليل النص القر�آني، ويسترسل �أحيانًًا في تقرير مسائل عقلية قد لا يكون لها صلة مباشرة 

بظاهر الآآية، لكن يرى �أنها من لوازم الفهم العميق للنص.

له t، قال: بينا �أنا �أمشي مع النبي r في خرب المدينة، وهو يتوك�أ على عسيب معه، فمر بنفر من  ))) يشير �إلى حديث عبد ال�

اليهود، فقال بعضهم لبعض: سلوه عن الروح؟ وقال بعضهم: لا تس�ألوه، لا يجيء فيه بشيء تكرهونه، فقال بعضهم: 

لنس�ألنه، فقام رجل منهم، فقال يا �أبا القاسم ما الروح؟ فسكت، فقلت: �إنه يوحى �إليه، فقمت، فلما انجلى عنه، قال: 

»)ويس�ألونك عن الروح قل الروح من �أمر ربي وما �أوتوا من العلم �إلا قليلا(، �أخرجه البخاري، ) 37/1( برقم: )125(.

))) انظر: التحرير والتنوير )15/ 196(.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

28

�إذ استسقى موسى لقومه فقلنا اضرب بعصاك الحجر  ومن �أمثلة ذلك تفسيره لقوله تعالى: ﴿و

له ولا تعثوا في  فانفجرت منه اثنتا عشرة عينا قد علم كل �أناس مشربهم كلوا واشربوا من رزق ال�

الأأرض مفسدين﴾ ]البقرة: 60[.

ــرِهِ الــســؤال الــثــانــي: ورد فــي الــقــر�آن الكريم فــي مــوضــع قــولــه تعال ى:  ــ له عند ذِِكْْ ال� قــال رحــمــه 

﴿فََانفََجََرتْْ﻿�﴾، وفي موضع �آخر: ﴿فََانبََجََسََتْْ﴾ ]الأأعراف: 160[، وقد يُُفهم من ظاهر اللفظين 

وجود تعارض، �إذ �إن الانفجار يدل على خروج الماء بكثرة، بينما الانبجاس يدل على خروجه 

شكال بعدة �أوجه، فقال: له عن هذا الإإ بقلّةّ. ثم �أجاب رحمه ال�

�أولاًً: �أن الفََجْْر في �أصل اللغة يدل على الشق، والانفجار هو الانشقاق الواسع الذي يصاحبه 

الطاعة.  الجماعة وشقه عصا  لخروجه عن  الفاجر  سُُمّّي  المعنى  للماء، ومن هذا  خروج غزير 

و�أما الانبجاس فهو يدل على شق ضيّقّ وخروج قليل للماء. وعلى هذا، ف�إن بين اللفظين عمومًًا 

وخصوصًًا، ولا تعارض بينهما من جهة الدلالة.

ثانيًًا: من الممكن �أن الماء انبجس �أولاًً، �أي: بد�أ بالخروج القليل، ثم انفجر بعد ذلك فازداد 

غزارته، كما هو الش�أن في كثير من العيون التي يظهر ماؤها ضعيفًًا في البداية ثم يقوى تدريجيًًا 

بفعل الاستمرار والانسياب.

ثالثًًا: لا يُُستبعد �أن يكون اختلاف حال خروج الماء مرتبطًًا بحال حاجة بني �إسرائيل؛ فحين 

�إذا خفّّت الحاجة اقتصر الأأمر على  �أي: خرج بغزارة، و الماء،  انفجر  كانت حاجتهم شديدة 

لهية وتقديرها لمصالحهم«))). الانبجاس، �أي: خروج قليل من الماء، وذلك من تمام العناية الإإ

وفيما مرََّ يظهر الرازي توظيفه الر�أي والاجتهاد في التفسير، وذلك من خلال الجمع بين التحليل 

اللغوي والاجتهاد العقلي. فقد فسّّر اختلاف اللفظين بما يوافق السياق وطبيعة الحال دون خروج 

عن دلالة النص.

ثانيًًا: منهج الطاهر ابن عاشور في التفسير بالر�أي والاجتهاد:

�أما الطاهر ابن عاشور، فقد جعل التفسير بالر�أي والاجتهاد �أصالًا من �أصول تفسيره، لكنه مارَسَََه 

ضمن ضوابط لغوية وشرعية ومقاصدية، بعيدًًا عن الجدل الكلامي �أو الاسترسال الفلسفي. وكان 

يعتبر الر�أي والاجتهاد ضرورة لفهم النص القر�آني في ضوء تطور اللغة والمجتمع، مؤكدًًا على �أن 

))) انظر: مفاتيح الغيب )3/ 529(.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

29

القر�آن نزل لهداية الناس كافة في كل زمان.

بََعْْدِِ مََا  تََفََرََّقُوُا وََاخْْتََلََفُُوا مِِنْْ  ويظهر هذا بوضوح في تفسيره لقوله تعالى: }وََالَا تََكُُونُوُا كََالَّذَِِينََ 

جََاءََهُُمُُ الْْبََيِِّنََاتُُ وََأُُولََئِِكََ لََهُُمْْ عََذََابٌٌ عََظِِيمٌٌ{ ]�آل عمران: 105[ 

له عدداًً من الفوائد بر�أيه واجتهاده، ومن ذلك: حيث استخرج منها رحمه ال�

�إلــى التفرق  �أن تــرك الأأمــر بالمعروف والنهي عن المنكر يفضي  �إلــى  �إشــارة  ــة«  �أن في الآآي  -1

والاختلاف �إذ تكثر النزعات والنزغات وتنشق الأأمة بذلك انشقاقا شديدا«))).

�إما بطريق لحن الخطاب،  2- �أن »حكم هذه الآآية يعم سائر المسلمين: �إما بطريق اللفظ، و

لأأن المنهي عنه هو الحالة الشبيهة بحال الذين تفرقوا واختلفوا«))).

التفرق وهــذا من المفادات  ب�أن الاخـــتلاف علة  ــذان  يـ 3- قــدم الافــتــراق على الاخـــتلاف للإإ

الحاصلة من ترتيب الكلام وذكر الأأشياء مع مقارناتها))).

4- في الآآية » �إشارة �إلى �أن الاختلاف المذموم والذي يؤدي �إلى الافتراق، وهو الاختلاف في 

�أصول الديانة الذي يفضي �إلى تكفير بعض الأأمة بعضا، �أو تفسيقه، دون الاختلاف في الفروع 

المبنية على اختلاف مصالح الأأمة في الأأقطار والأأعصار، وهو المعبر عنه بالاجتهاد«))).

ونلاحظ هنا �أن ابن عاشور استنبط من الآآية الكريمة هذه الفوائد ب�إعمال الاجتهاد والر�أي، فهو 

يستفيد من الر�أي الممدوح في فهم النصوص القر�آنية.

ثالثًًا: �أوجه الاتفاق والافتراق بينهما:

يشترك الرازي وابن عاشور في اعتمادهما على الر�أي والاجتهاد، واعتبارهما �أن النص القر�آني لا 

يُُفهم �إلا في ضوء �إعمال الفكر والنظر العقلي. كما اتفقا على �أن الاقتصار على ظاهر ال�مأثور لا 

له تعالى، �إلاّّ �أنّّ منهج كل منهما قد اختلف في الأأسس والغايات: يكفي في بيان مراد ال�

فالرازي وظّفّ الر�أي لخدمة الأأغراض الكلامية والفلسفية، و�أدخل في تفسيره كثيرًًا من مباحث 

المنطق وعلم الكلام.

))) التحرير والتنوير )4/ 43(.

))) التحرير والتنوير )4/ 44(.

))) التحرير والتنوير )4/ 44(.

))) التحرير والتنوير )4/ 44(.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

30

بينما ابن عاشور وظّفّ الاجتهاد لخدمة مقاصد القر�آن من خلال التحليل البلاغي والاجتماعي 

والتشريعي، فكان ر�أيه �أقرب �إلى التوسط والانضباط بالشريع ة.

المطلب الرابع: �أثر المنطق وعلم الكلام في التفسير عند الرازي، وموقف ابن عاشور منه.

من �أبرز ما يميز بعض التفاسير القر�آنية هو حضور الخلفية العقدية والفلسفية للمفسر، لا سيما 

في توظيفه لعلم الكلام والمنطق في فهم النص القر�آني وت�أويله. وقد برز في هذا الميدان كل من 

الفخر الرازي - الذي يُُعد من كبار المتكلمين - والطاهر ابن عاشور الذي تعامل مع هذه العلوم 

بتحفّّظ وانتقائية. وفيما يلي بيان مدى �أثر المنطق والكلام في تفسير كل منهما، و�أوجه الاتفاق 

والاختلاف بين منهجيهم.

: منهج الفخر الرازي في توظيف علم الكلام والمنطق: �أوالًا

على  وقــد غلب  الهجري،  السادس  القرن  في  المتكلمين  �أئمة  كبار  من  الــرازي  الفخر  كــان 

تفسيره الطابع الكلامي والمنطقي، حتى قيل: �إن تفسيره فيه كل شيء �إلا التفسير))). فقد جعل 

المخالفة، مستعينًًا  الفرق  والــرد على  العقائد  ثبات  بل لإإ القر�آني،  النص  لفهم  �أداة  الــكلام  علم 

بقواعد المنطق والبرهان العقلي، ومن �أبرز معالم منهجه:

* استخدامه المكثّفّ للمقدمات العقلية والقياسات المنطقية قبل تفسير الآآية.

* ت�أويله للنصوص المتشابهة بما يوافق �أصول المتكلمين.

* توجيه المعاني بما ينسجم مع العقائد الأأشعرية.

ومن الأأمثلة على ذلك تفسيره لقوله تعالى: }ادع �إلى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة 

وجادلهم بالتي هي �أحسن �إن ربك هو �أعلم بمن ضل عن سبيله وهو �أعلم بالمهتدين )125({

قال الرازي: » واعلم �أن الدعوة �إلى المذهب والمقالة لا بد و�أن تكون مبنية على حجة وبينة، 

المستمعين،  قلوب  في  الاعتقاد  وذلــك  المذهب  ذلك  تقرير  �إمــا  الحجة،  ذكر  من  والمقصود 

ــه«)))، ثــم تكلم الــــرازي عــن مــراتــب الــدعــوة  ــامـ ــحـ �إفـ ــا �أن يــكــون الــمــقــصــود �إلــــزام الــخــصــم و �إمــ و

هو وذلك  اليقينية،  للعقائد  المفيدة  القطعية  الحجة  لـى هي:  الأأوـ المرتبة  �أن:  فبين   المذكورة، 

المسمى بالحكمة.

))) �أورد هذه العبارة �أبو حيان في تفسيره، انظر: البحر المحيط )1/ 547(.

))) مفاتيح الغيب )286/20(.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

31

قناعية، وهي الموعظة الحسنة. والثانية: الأأمارات الظنية والدلائل الإإ

�إفحامهم، وذلك هو الجدل))). وثالثها: الدلائل التي يكون المقصود من ذكرها �إلزام الخصوم و

نزَّلَ  فقد  المنطق،  علم  في  المعروفة  الخمس  بالصناعات  الت�أثر  فيها  يظهر  التعريفات  وهــذه 

الرازي ثلاثاًً منها على ما ذكرته الآآية الكريمة، وبمقارنة يسيرة بين كلامه وكلام المفسرين قبله 

نجدهم يعرفون هذه المراتب من جهة مفهومها اللغوي والشرعي))).

ثانيًًا: منهج الطاهر ابن عاشور في التعامل مع علم الكلام والمنطق:

�أما الطاهر ابن عاشور، فكان واعيًًا لأأثر علم الكلام في التفسير، لكنه لم يجعله محورًًا رئيسًًا 

في تفسيره، بل تعامل مع علم الكلام بتحفظ، مستحضرًًا منه ما يعزز المعنى دون �أن يطغى على 

روح النص �أو يعطل دلالته، وقد حرص على التوفيق بين العقل والنقل، مع الانتصار لظاهر النص 

ما لم يقم دليل قوي على الت�أويل.

ويتضح ذلك في تفسيره للآآية السابقة نفسها، حيث فسّّر الحكمة ب�أنها: المعرفة المحكمة، 

شوائب  عن  الخالصة  المعرفة  على  �إلا  الحكمة  تطلق  فلا  الخط�أ،  عن  المجردة  الصائبة  �أي: 

الأأخطاء وبقايا الجهل في تعليم الناس وفي تهذيبهم. و�أما الموعظة الحسنة فهي عنده: القول 

الذي يلين نفس المقول له لعمل الخير. و�أمََّا الجدال بالتي هي �أحسن فهي: الاحتجاج لتصويب 

�إبطال ما يخالفه �أو عمل كذلك))). ر�أي و

الجدل  فــي  يسترسل  ولا  الــكلامــيــة،  المصطلحات  مــن  يُُكثر  لا  عــاشــور  ابــن  �أن  ويُُلاحــــظ 

ـيات على الخوض في العامة للآآـ المقاصد  ويــُدّّقم  ــيجـاز واـلاـعتـدال،  الإإ لـى  �إـ  العقلي، بل يميل 

التفاصيل الجدلي ة.

ثالثًًا: �أوجه الاتفاق والافتراق بينهما:

يتفق الرازي وابن عاشور في اعتبار العقل وسيلة لفهم النصوص، وضرورة التحرر من الجمود 

الحرفي  التفسير  الــضلال، كما يشتركان في رفض  �أو  التشبيه  �إلــى  تــؤدي  التي قد  الظواهر  على 

))) انظر: مفاتيح الغيب )287/20(.

له الذي  ))) انظر: جامع البيان للطبري )321/17(،  معالم التنزيل للبغوي )52/5(، حيث كانت الحكمة عندهم وحي ال�

يوحيه �إليك، والموعظة الحسنة العبر الجميلة وتعداد النعم على العباد، والترغيب والترهيب والمجادلة بالتي هي �أحسن 

عراض عن �أذاهم. هي التي لا ينال فيها لشخص من الأأعراض، مع الإإ

))) انظر: التحرير والتنوير )328-327/14(.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

32

لهية. للنصوص المتشابهة المتعلقة بالذات الإإ

غير �أن الفارق الجوهري بينهما يكمن في حجم حضور علم الكلام في كل تفسير:

فقد جعل الرازي علم الكلام ركنًًا �أساسًًا في تفسيره، و�أدخل من خلاله مسائل دقيقة من �أصول 

العقائد، و�أحيانًًا قدّّم العقل على ظاهر النقل.

المعنى  ما يخدم  بقدر  استخدمه  بل  دائمًًا،  مرجعًًا  الــكلام  لم يجعل علم  ابن عاشور  بينما 

ــلى ـقـواـعـد اللغة ـجـوع �إـ ـرًًثا اـلاــعـتـدال واــلـرـ ـلتـرـبـوي ــلـلنـص، ــمؤـ ثـر اــلـبيـاـنـي واـ ــ  دون �أن ـيُـُـضعـف الأأـ

والمقاصد الشر عية.

�أهمية  يُُبرز  مما  بينهما،  العلمية  والمنطلقات  المقاصد  اخــتلاف  عن  التباين  هذا  ويكشف 

دراسة �أثر الخلفية العقدية والفكرية في توجيه المفسر للنص القر�آني.

سرائيليات في التفسير: المطلب الخامس: موقف الرازي وابن عاشور من اإلإ

سرائيليات من �أبرز القضايا التي شغلت المفسرين، لِمِا لها من �أثر في تفسير القصص القر�آني  تُعُد الإإ

و�أخبار الغيب، وقد اختلفت مواقف العلماء منها بين قابل ورافض، بحسب المنهج العلمي والمقاصد 

مامين الــرازي وابن عاشور في  العقدية التي ينطلقون منها. ويبرز في هذا السياق موقف كل من الإإ

تفسيريهما، �إذ يمثل كل منهما اتجاهًًا مميزًًا في التعامل مع هذه المرويات. وفيما يلي بيان منهج كل 

سرائيليات، مع عرض �أمثلة توضح الفروق الجوهرية بينهما. منهما في التعامل مع الإإ

سرائيليات: مام الرازي من الإإ : موقف الإإ �أوالًا

سرائيليات، لكنه لم يرفضها رفضًًا قاعًًطا دائما،  لم يكن الرازي ممن يكثر من الاعتماد على الإإ

بل اختلف تعامله معها، فتارة يُُناقشها ويردََّها، وتارة يذكرها بدون �أي مناقشة.

سرائيلية: عند تفسيره لقوله تعالى: }وََهََلْْ أََتََاكََ �نََبََأُُ الْْخََصْْمِِ �إِذِْْ  ومثال مناقشته ورَدَِِّهِِ للروايات الإإ

تََسََوََّرُُوا الْْمِِحْْرََابََ { ]ص: 21[.

قال الرازي: » و�أقول للناس في هذه القصة ثلاثة �أقوال �أحدها: ذكر هذه القصة على وجه يدل 

على صدور الكبيرة عنه. وثانيها: دلالتها على الصغيرة. وثالثها: بحيث لا تدل على الكبيرة ولا 

على الصغيرة.

ف�أما القول الأأول فحاصل كلامهم فيها: �أن داوود عشق امر�أة �أوريا، فاحتال بالوجوه الكثيرة 

المتخاصمين في واقعة شبيهة  �إليه ملكين في صورة  له  ال� ف�أرســل  حتى قتل زوجها ثم تزوج بها 



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

33

بواقعته، وعرضا تلك الواقعة عليه. فحكم داوود بحكم لزم منه اعترافه بكونه مذنبا، ثم تنبه لذلك 

فاشتغل بالتوبة. والذي �أدين به و�أذهب �إليه �أن ذلك باطل ويدل عليه وجوه«))).

ثم ذكر وجوها في بطلانها:

الأأول: �أن هذه القصة يتنزه عنها �أفسق الفساق فكيف بنبي.

الثاني: �أن محصل القصة تبرير القتل والسعي فيه والطمع في زوجة مسلم، وهذا لا يقع فيه 

نبي للعصمة))).

سرائيلية بدون مناقشة �أو تحقيق مفصل لها، ما ذََكََرََه في تفسير قوله  ومثال ذِِكْْرِهِ للروايات الإإ

لُُ  تعالى: }وََقََالََ لََهُُمْْ نََبِِيُُّهُُمْْ �إِنََِّ �آ�يََةََ مُُلْْكِِهِِ أََنْْ يََ�أْتِْيََِكُُمُُ التَّاَبُُوتُُ فِيِهِِ سََكِِي�نََةٌٌ مِِنْْ رََبِّكُُِمْْ وََبََقِِيََّةٌٌ مِِمََّا تََرَكَََ �آ

تُُْ�نْمْْ مُُؤْْمِِنِِينََ { ]البقرة: 248[. آ�يََةًً لََكُُمْْ �إِنِْْ كُُ ئِالَاكََِةُُ �إِنََِّ فِيِ ذََلِكََِ �لَآ لُُ هََارُُونََ تََحْْمِِلُُهُُ الْْمََ مُُوسََى وََ�آ

له تعالى �أنزل على �آدم عليه السلام تابوتا فيه صور  قال الرازي: » قال �أصحاب الأأخبار: �إن ال�

الأأنبياء من �أولاده، فتوارثه �أولاد �آدم �إلى �أن وصل �إلى يعقوب، ثم بقي في �أيدي بني �إسرائيل، 

�إذا حضروا القتال قدموه بين �أيديهم يستفتحون  فكانوا �إذا اختلفوا في شيء تكلم وحكم بينهم، و

به على عدوهم، وكانت الملائكة تحمله فوق العسكر وهم يقاتلون العدو ف�إذا سمعوا من التابوت 

التابوت  على  فغلبوهم  العمالقة  عليهم  له  ال� سلط  وفسدوا  عصوا  فلما  بالنصرة،  استيقنوا  صيحة 

وسلبوه، فلما س�ألوا نبيهم البينة على ملك طالوت، قال ذلك النبي: �إن �آية ملكه �أنكم تجدون 

التابوت في داره، ثم �إن الكفار الذين سلبوا ذلك التابوت كانوا قد جعلوه في موضع البول والغائط، 

له على �أولئك الكفار البلاء حتى �إن كل من بال عنده  فدعا النبي عليهم في ذلك الوقت، فسلط ال�

له تعالى بالبواسير، فعلم الكفار �أن ذلك لأأجل استخفافهم بالتابوت، ف�أخرجوه  �أو تغوط ابتلاه ال�

له تعالى بهما �أربعة من الملائكة يسوقونهما،  ال� ووضعوه على ثورين ف�أقبل الثوران يسيران ووكل 

حتى �أتوا منزل طالوت، ثم �إن قوم ذلك النبي ر�أوا التابوت عند طالوت، فعلموا �أن ذلك دليل على 

كونه ملكا لهم، فذلك هو قوله تعالى: �إن �آية ملكه �أن ي�أتيكم التابوت«))).

))) مفاتيح الغيب )377/26(.

))) انظر: مفاتيح الغيب )377/26(.

))) مفاتيح الغيب )506/6(.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

34

سرائيليات: مام ابن عاشور من الإإ ثانيًًا: موقف الإإ

سرائيليات من الرازي، وقد صرّحّ في مواضع عديدة برفضه  ابن عاشور �أكثر تحفظًًا وانتقادًًا للإإ

لها، خاصة ما لا �أصل له �أو ما يخالف العقل والنقل.

مٍٍالَا حََلِِيمٍٍ )101( فََلََمََّا بََلََغََ مََعََهُُ السََّعْْيََ قََالََ يََا نََُ�بُيََّ  ومن ذلك تفسيره لقوله تعالى: }فََبََشََّرْْنََاهُُ بِغُُِ

�إِنِِّيِ أََرَىَ فِيِ الْْمََنََامِِ أََنِّيِ أََذْْبََحُُكََ{ ]الصافات: 101، 102[

حيث ذكر �أنه شاع عن �أهل الكتاب �أن الذبيح هو �إسحاق عليه السلام، » بناء على ما جاء 

صحاح« الثاني والعشرين وعلى ما كان يقصه اليهود عليهم«))). في »سفر التكوين« في »الإإ

وقد ردََّ ابن عاشور قولهم هذا ، وبين �أن » الت�أمل في هذه الآآية يقوي الظن ب�أن الذبيح �إسماعيل 

عليه السلام«، وساق عشرة �أدلة على ذلك))).

وفي بعض المواضع يحكي الوارد منها دون �أن يتعقبه، ومن ذلك ما ذكره في معنى التابوت 

في الآآية السابقة، حيث قال: » والتابوت بمعنى الصندوق المستطيل: وهو صندوق أََمََرََ موسى 

عليه السلام بُُصْْنِِعِِه، صََنََعََه بصلئيل الملهم في صناعة الذهب والفضة والنحاس ونجارة الخشب، 

فصنعه من خشب السنط- وهو شجرة من صنف القرظ- وجعل طوله ذراعين ونصفا وعرضه ذراعا 

ونصفا وارتفاعه ذراعا ونصفا، وغشاه بذهب من داخل ومن خارج، وصنع له �إكليلا من ذهب، 

وسبك له �أربع حِِلََق من ذهب على قوائمه الأأربع، وجعل له عصوين من خشب مغشاتين بذهب 

لتدخل في الحلقات لحمل التابوت، وجعل غطاءه من ذهب، وجعل على طريق الغطاء صورة 

تخيل بها اثنين من الملائكة من ذهب باسطين �أجنحتهما فوق الغطاء«))). وهنا ذََكََر ابن عاشور 

سرائيليات. هذه الرواية بدون �أي تعقب لها، وهو ما يخالف عادته عند ذِِكْْر الإإ

ثالثًًا: �أوجه الاتفاق والافتراق بينهما:

سرائيلية  سرائيليات، فكلاهما يرفض الروايات الإإ مامان في رفض ما خالف العقيدة من الإإ يتفق الإإ

سلامية، مع ملاحظة �أنهما  التي تتضمن ما لا يليق بالله تعالى �أو �أنبيائه، �أو تخالف العقيدة الإإ

قد يختلفان في تقدير هل الرواية مما يتضمن ما لا يليق بالأأنبياء �أو لا))). ومما اتفقا عليه عدم 

))) التحرير والتنوير )157/23(.

))) انظر: التحرير والتنوير )23/ 157- 159(.

))) التحرير والتنوير ) 493/2(.

))) كما عمل ابن عاشور في نقله تفاصيل قصة داوود عليه السلام المذكورة في تفسير سورة ص.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

35

الاعتماد عليها في تقرير العقائد �أو الأأحكام الفقهية.

واتفقا �أيضًًا على جواز �إيراد بعضها في القصص بشرط التنبيه �أو التمحيص، على �أن يكون من 

باب الاستئناس �أو التفصيل، بشرط عدم الجزم بصحتها، والتنبيه �إلى ضعفها �أو احتمال بطلانها.

�أما �أوجه الافتراق بينهما:

سرائيلية، وكذلك ابن عاشور  الموقف العام: الرازي: متساهل نسبيًًا في التعامل مع الروايات الإإ

لكنه �أكثر �إيرادا لتفاصيلها من الرازي.

طريقة العرض: الرازي: يورد الروايات �أحيانًًا دون رد �أو بتعليق فلسفي �أو احتمالي، و�أما ابن 

عاشور: فيوردها محكية عن �أهل الكتاب وينقل من كتبهم تفاصيلها.

ابن  �أحيانًًا ك�أدوات تفسيرية محتملة، وكذلك  الــرازي: يستخدمها  الروايات:  الاعتماد على 

عاشور: يستفيد منها �أحيانا في توضيح سياق الآآيات.

الت�أثر بالموروث التفسيري: الرازي: نقل عن المفسرين قبله كثيرًًا دون غربلة شديدة، �أما ابن 

سرائليات المشهورين  عاشور: فقد نقل عن �أهل الكتاب من كتبهم في الغالب بلا واسطة رواة الإإ

في كتب التفاسير))) .

المبحث الثاني: السمات اللغوية والأأسلوبية في التفسير عند الرازي وابن عاشور.

المطلب الأأول: �أثر البلاغة في التفسير عند الرازي وابن عاشور.

تُعُد البلاغة من �أهم العلوم التي استعان بها المفسرون في بيان �إعجاز القر�آن وعمق دلالاته، 

الفخر  من  ويبرز كل  واهتماماتهم.  العلمي  تكوينهم  بها بحسب  المفسرين  عناية  تفاوتت  وقد 

فادة من هذا العلم، مع اختلافٍٍ ظاهرٍٍ في المنهج والاتجاه. الرازي والطاهر ابن عاشور في الإإ

: منهج الفخر الرازي في البلاغة القر�آنية: �أوالًا

عجاز القر�آني، �إلاّّ �أن تعامله مع  كانت عناية الرازي بالبلاغة جزءًًا من اهتمامه العام ب�إظهار الإإ

البلاغة اتسم في الغالب بالنزعة التحليلية والعقلية. وقد تناول الجوانب البلاغية بطريقة منطقية، 

))) انظر: التحرير والتنوير )2/ 68(، وممن بيََّن ذلك الدكتور محمد رزق الطرهوني في كتابه التفسير والمفسرون في غرب 

سرائيليات ونقلها عن �أئمة �أهل  �إفريقيا )750/2(، حيث يقول: » والمصنف �إذ ينعى على التفسير بال�مأثور �إغراقه في الإإ

له عنه - ووهب بن منبه وكعب ابتكر تعاملا جديدا معها وهو النقل  له بن سلام - رضي ال� الكتاب ممن �أسلم �أمثال عبد ال�

المباشر من الأأسفار”.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

36

وغالبًًا ما كان يربط بين التراكيب البلاغية ومعانيها العقلية �أو الفلسفية، ومن �أبرز معالم منهجه:

* تحليله للتركيب البلاغي في ضوء المقاصد العقلية.

* بيان الفروق الدقيقة بين الأألفاظ القريبة المعنى.

ومن الأأمثلة على ذلك، في تفسيره لقوله تعالى: }وََجََاءََ مِِنْْ أََقْْصََى الْْمََدِِي�نََةِِ رَجَُُلٌٌ يََسْْعََى قََالََ يََا 

قََوْْمِِ اتَّبَِِعُُوا الْْمُُرْسََْلِِينََ{ ]يس: 20[

قال الرازي: » قوله: من �أقصى المدينة فيه بلاغة باهرة«))).

ثم ذكر من البلاغة في ذلك:

1- �أن المجيء من �أقصى المدينة دليل على بلوغ الدعوة ذلك المكان.

2- �أن التسلية لقلوب �أصحاب محمد من مقصودات الآآية.

3- �أن تنكير رجل فيه تعظيم ش�أنه وظهور الحق عن طريق المرسلين.

4- �أن التعبير بالسعي فيه الحث على بذل الجهد في النصح.

5- �أن التعبير في نداء قومه بلفظ )يا قوم( فيه كمال شفقته عليهم.

6- في قوله: )اتبعوا المرسلين( �إظهار �أنه �آمن ونصيحة لقومه))).

والملاحظ �أن هذه الأأمور المذكورة ترجع لعلم المعاني بشكل كبير، وقد رتبها الرازي تسلسلياًً 

حسب �ألفاظ الآآية الكريمة.

ثانيًًا: منهج الطاهر ابن عاشور في البلاغة القر�آنية:

تفسير  �أدواتــه في  �أهم  �أحد  بالبلاغة، وجعلها  فائقة  �أظهر عناية  فقد  ابن عاشور،  الطاهر  �أما 

والتقديم  والنظم،  الأأســلــوب،  تحليل  الواسع:  بمعناها  البلاغة  على  قائمًًا  منهجه  وكــان  الــقــر�آن. 

والت�أخير، والفروق الدقيقة بين الأألفاظ، وقد استفاد من التراث البلاغي العربي، خاصة من عبد 

عجاز، ومن �أبرز سمات منهجه البلاغي: القاهر الجرجاني ومنهج دلائل الإإ

* التركيز على السياق القر�آني في تحليل الأأسلوب.

* بيان المقاصد التربوية والشرعية من وراء الأأساليب البلاغية.

* استخدام البلاغة لتقريب المعنى للقارئ، وربطها بواقع الحياة.

))) مفاتيح الغيب )262/26(.

))) انظر: مفاتيح الغيب )263-262/26(.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

37

مثال ذلك، في تفسيره لقوله تعالى: }وََجََاءََ مِِنْْ أََقْْصََى الْْمََدِِي�نََةِِ رَجَُُلٌٌ يََسْْعََى قََالََ يََا قََوْْمِِ اتَّبَِِعُُوا 

الْْمُُرْسََْلِِينََ{ ]يس: 20[

�أمــوراًً في الآآيــة تدل على اعتنائه بالسياق وبيانه المقاصد التربوية ومن  فقد ذكر ابن عاشور 

ذلك:

1- �أن »المراد بالمدينة هنا نفس القرية المذكورة في قوله: )�أصحاب القرية( ]يس: 13[ عبر 

عنها هنا بالمدينة تفننًًا«.

�أهــل ربض  يمان بالله ظهر في  �إلــى �أن الإإ شــارة  �أنــه جاء من �أقصى المدينة الإإ 2- فائدة ذكر 

المدينة قبل ظهوره في قلب المدينة.

3- جملة }قال يا قوم{ بدل اشتمال من جملة »جاء رجل« لأأن مجيئه لما كان لهذا الغرض 

كان مما اشتمل عليه المجيء المذكور.

يماء �إلى �أن ما  4- افتتاح خطابه �إياهم بندائهم بوصف القومية له قصد منه �أن في كلامه الإإ

سيخاطبهم به هو محض نصيحة لأأنه يحب لقومه ما يحب لنفسه))).

التربوية للكلمات في الآآية  الــدلالات  وهكذا نرى ابن عاشور اعتنى بتحليل السياق، وبيان 

الكريمة.

ثالثًًا: �أوجه الاتفاق والافتراق بينهما:

اتفق الرازي وابن عاشور على �أهمية البلاغة في فهم النص القر�آني، واستخدما �أدواتها في بيان 

دقة الأألفاظ وتماسك السياق. كما اشتركا في �إبراز ما في الأأسلوب القر�آني من �إعجاز، لكن:

ـًا ــلخـدـمـة اــلـمعـاـنـي اــلجـدــليـة ـغاـــبًل ـتـحـلـيلـي، وـ غـة ــبـشكـل ــعـقلاــنـي وـ  اـــــلرازي اــسـتخـدم اــلـبلاــ

�أو الفلسفية.

والتشريعي  التربوي  بالمقصد  وربطها  دقيق،  �أدبــي  ب�أسلوب  استخدمها  فقد  عاشور  ابن  �أمــا 

للآآية، وجعلها وسيلة لتذوق النص لا مجرد وسيلة عقلية لفهمه.

عند التفسيري  المنهج  تشكيل  في  واللغوية  الفكرية  الخلفية  �أثر  بوضوح  يُُظهر  التباين   وهذا 

كل منهما.

))) التحرير والتنوير ) 366-365/22(.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

38

ـجيـح ــعنـد اــــلرازي تـرـ ـل يـان اــلـمـعنـى اــلـتـفـسيـري واـ ـب ـظيـف اــلـسيـاق ــفـي ـ  اــلـمـطلـب اـــلـثاــني: ـتـوـ

وابن عاشور.

يُُعََدُُّ السياق من �أهم الأأدوات التي تُعُين المفسر على بيان المعنى الصحيح للنص القر�آني، وقد 

وظّفّه كثير من المفسرين في تفسيرهم وترجيحهم بين الأأقــوال. ويظهر هذا التوظيف جليًًّا عند 

الرازي في وابن عاشور في تفسيريهما، كلٌٌّ بحسب منهجه واتجاهه التفسيري.

�أولاًً: منهج الرازي في توظيف السياق:

�إلى استخدام السياق اللغوي والمعنوي العام للآآيات في بيان المعنى، لكنه لا  يميل الرازي 

يقدّّمه دائاًمً على الأأدلة العقلية �أو النقلية، بل يراه مساعدًًا في بعض المواضع.

والرازي يورد الاحتمالات المتعدّّدة وبعضها م�أثور، وبعضها مستنبط، ثم يختار �أحدها.

هَِِلَّةَِِ قُلُْْ هِِيََ مََوََاقِِيتُُ لِلِنَّاَسِِ وََالْْحََجِِّ  لُوُنََكََ عََنِِ ا�لْأَ ومن �أمثلة ذلك عند تفسيره لقوله تعالى: }يََسْْأََ

وََلََيْْسََ الْْبِِرُُّ بِأَِنَْْ تََ�أْتُْوُا الْْبُُيُُوتََ مِِنْْ ظُُهُُورِهََِا وََلََكِِنََّ الْْبِِرََّ مََنِِ اتَّقَََى وََ�أْتُْوُا الْْبُُيُُوتََ مِِنْْ أََبْْوََابِهََِا وََاتَّقَُُوا اللَّهَََ لََعََلَّكَُُمْْ 

تُفُْْلِِحُُونََ{ ]البقرة: 189[

فقد ذكر الرازي في كلامه عن سياق الآآية الكريمة مناسبة �آخر هذه الآآية، وهو قوله تعالى: 

اللَّهَََ  وََاتَّقَُُوا  أََبْْوََابِهََِا  مِِنْْ  الْْبُُيُُوتََ  وََ�أْتُُْــوا  اتَّقَََى  مََنِِ  الْْبِِرََّ  وََلََكِِنََّ  مِِنْْ ظُُهُُورِهََِا  الْْبُُيُُوتََ  تََ�أْتُُْــوا  بِأَِنَْْ  الْْبِِرُُّ  }وََلََيْْسََ 

هَِِلَّةَِِ قُلُْْ هِِيََ مََوََاقِِيتُُ لِلِنَّاَسِِ وََالْْحََجِِّ{. لُوُنََكََ عََنِِ ا�لْأَ لََعََلَّكَُُمْْ تُفُْْلِِحُُونََ{ ، لأأولها وهو قوله تعالى: }يََسْْأََ

سلام كان �إذا �أحرم الرجل منهم ف�إن كان من  وذكر قول �أكثر المفسرين �أنه » روي �أنه في �أول الإإ

�أهل المدن نقب في ظهر بيته منه يدخل ويخرج«))).

ثم قال: » �إلا �أن على هذا التقدير صعب الكلام في نظم الآآية«)))، ثم ذكر تقديرات �أخرى، 

وهي:

�أحــوال الأأهلة جعلها مواقيت للناس  �أن الحكمة في اختلاف  له تعالى لما ذكر  ال� �أن  الأأول: 

له تعالى فيه. والحج، وكان هذا الأأمر من الأأشياء التي اعتبروها في الحج تكلم ال�

الثاني: �أنه اتفق وقوع القصتين في وقت واحد فنزلت الآآية فيهما معا في وقت واحد.

الثالث: �أنهم س�ألوا عن الحكمة في اختلاف حال الأأهلة فقيل لهم: اتركوا السؤال عن هذا 

البيوت من  �إتيان  �أن  ف�إنكم تظنون  �أهم لكم  البحث عنه  �إلى ما  الأأمــر الذي لا يعنيكم وارجعوا 

))) انظر: مفاتيح الغيب )285/5(.

))) مفاتيح الغيب )286/5(.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

39

ظهورها بر وليس الأأمر كذلك))).

وهكذا نرى �أن الرازي اعتنى ببيان السياق للآآية الكريمة، و�أثره في فهم �أجزائها.

ثانيًًا: منهج ابن عاشور في توظيف السياق:

ابن عاشور جعل للسياق مكانة محورية في تفسيره، واعتبره وسيلة حاسمة في الترجيح بين 

وسياق  التاريخي،  السياق  المقامي،  اللغوي،  السياقات:  من  متعددة  �أنواعًًا  ويوظف  الأأقــوال. 

السورة العام.

ومن �أمثلة ذلك في قوله تعالى: } وََتََرَىَ الْْفُُلْْكََ فِيِهِِ مََوََاخِِرََ{ ]فاطر: 12[ فقد بين ابن عاشور 

الجار  قدم  ولماذا  ]النحل: 14[،   } فِيِهِِ  مََــوََاخِِــرََ  الْْفُُلْْكََ  }وََت�ـــرَىَ  تعالى:  قوله  وبين  بينها  الجمع 

والمجرور على مواخر في �آية سورة فاطر بخلاف �آية سورة الأأنعام.

قال ابن عاشور: »وتقديم الظرف في قوله: } فِيِهِِ مََوََاخِِرََ{ على عكس �آية سورة النحل، لأأن 

له تعالى في المخلوقات و�أدمج فيه الامتنان  هذه الآآية مسوقة مساق الاستدلال على دقيق صنع ال�

الأأول من  المقصد  )لتبتغوا من فضله( فكان  )ت�أكــلــون(.... )وتستخرجون حلية( وقوله:  بقوله: 

سياقها الاستدلال على عظيم الصنع فهو الأأهم هنا. ولما كان طفو الفلك على الماء حتى لا 

يغرق فيه �أظهر في الاستدلال على عظيم الصنع من الذي ذكر من النعمة والامتنان قدم ما يدل 

عليه وهو الظرفية في البحر«))).

ثالثًًا: �أوجه الاتفاق والاختلاف بين الرازي وابن عاشور:

تعليلاتهم  في  ذلك  ويظهر  التفسير،  في  السياق  �أهمية  �إدراك  في  عاشور  وابــن  الــرازي  يتفق 

وتفصيلاتهم عند شرح الآآيات، �إلا �أن الفرق بينهما واضح في درجة الاعتماد عليه وطريقة توظيفه.

في  حاسمًًا  يعدّّه  لا  لكنه  التفسيرية،  الأأدوات  من  مجموعة  السياق ضمن  يوظف  فــالــرازي 

الترجيح، بل قد يُُعرض عنه �إذا تعارض مع دليل عقلي �أو مذهبي.

للتفسير  �أساسًًا  النص، بل يعتبره مفتاحًًا  �أداةًً رئيسية في فهم  السياق  ابن عاشور فيجعل  �أما 

الصحيح، ويظهر هذا في استحضاره لجو السورة و�أسباب النزول وربط المقاطع بعضها ببعض، 

يبدو ذلك  ثم  �أغراضها،  فيها عن  يتكلم  القر�آنية  للسور  التي يكتبها  وذلــك واضــح في مقدماته 

))) انظر: مفاتيح الغيب )286/5(.

))) التحرير والتنوير )280/22(.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

40

الاستحضار واضحاًً عند تفسيره للسورة كلها))).

�أحيانًًا  يتردد  الــرازي  بينما  السياق،  على  بناءًً  الترجيح  �إلــى حسم  يميل  عاشور  ابــن  �أن  كما 

في ـقـاـطـع  ترجيح  دون  الآآراء  ــعرض  ـلـى  �إـ وميله  العقلي  للتحليل  تغليبه  بسبب  ـجيـح،  اــلتـرـ  ـفـي 

بعض المواضع.

المطلب الثالث: �أثر القواعد النحوية في بيان المعاني التفسيرية عند الرازي وابن عاشور:

تُعُد القواعد النحوية من الأأدوات الأأساسية التي يعتمد عليها المفسرون في استنباط المعاني 

القر�آنية الدقيقة، وقد تميز كل من الرازي وابن عاشور بعناية خاصة بهذا الجانب، لكن منهجهما 

يختلف من حيث الغاية والطريقة، وفيما يلي بيان ذلك.

: منهج الرازي في توظيف القواعد النحوية في بيان المعاني التفسيرية: �أوالًا

تيّمزّ الرازي بكثرة استحضاره للمباحث النحوية في تفسيره، مستفيدًًا منها في كشف دلالات 

الأألفاظ وتوجيه المعاني، فقد اعتمد على النحو بوصفه وسيلة لفهم تركيب الجملة القر�آنية وت�أويل 

�ألفاظها، وكان يعرض مذاهب النحويين المختلفة – خصوصًًا البصريين والكوفيين – مع الميل 

�إلى الترجيح بينها بناءًً على الصناعة النحوية.

ومن �أبرز ملامح منهجه:

عراب يؤدي �إلى اختلاف  عراب وتغيير المعنى تبعًًا له، حيث يرى �أن اختلاف الإإ * الاهتمام بالإإ

المعنى، فيدقق في موقع الكلمة وعلاقتها بما قبلها وبعدها.

يراها  التي  الأأقــوال  على  للرد  النحو  يستخدم  �إذ  العقدي،  الجدل  في  النحوي  الاستدلال   *

عراب دليلاًً على بطلان القول. مخالفة للعقيدة، معتبرًًا فساد الإإ

* الاحتكام �إلى النحو في الترجيح التفسيري، فيرجّّح بين المعاني بحسب ما يستقيم نحويًًا.

اللَّهَََ{  �إِالَّا  تََعْْبُُدُُونََ  الَا  �إِسِْْرََائِيِلََ  بََنِِي  مِِيثََاقََ  أََخََذْْنََا  �إِذِْْ  }وََ تعالى:  قوله  تفسير  قوله في  �أمثلته،  ومن 

]البقرة: 83[.

له في �أغراض السور في �أول تفسير كل سورة، انظر مثالاًً: التحرير والتنوير )78/11، 312(. ))) وكلامه رحمه ال�



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

41

عراب على خمسة �أقوال: حيث قال: » اختلفوا في موضع »يعبدون« من الإإ

القول الأأول: قال الكسائي: رفعه على �أن لا يعبدوا ك�أنه قيل: �أخذنا ميثاقهم ب�أن لا يعبدوا �إلا 

�أنه لما �أسقطت »�أن« رفع الفعل ...

�إذ �أقسمنا عليهم لا يعبدون،  القول الثاني: موضعه رفع على �أنه جواب القسم، ك�أنه قيل: و

و�أجاز هذا الوجه المبرد والكسائي والفراء والزجاج وهو �أحد قولي الأأخفش.

القول الثالث: قول قطرب: �أنه يكون في موضع الحال فيكون موضعه نصبا ك�أنه قال: �أخذنا 

له. ميثاقكم غير عابدين �إلا ال�

القول الرابع: قول الفراء �إن موضع »لا تعبدون« على النهي �إلا �أنه جاء على لفظ الخبر كقوله 

تعالى: }لا تضار والدة بولدها{ ]البقرة: 233[ بالرفع والمعنى على النهي.

القول الخامس: التقدير �أن لا تعبدوا تكون »�أن« مع الفعل بدلا عن الميثاق، ك�أنه قيل: �أخذنا 

ميثاق بني �إسرائيل بتوحيدهم«))).

عراب في الآآية الكريمة. وهكذا يورد المعاني المترتبة على اختلاف الإإ

ثانيًًا: منهج ابن عاشور في توظيف القواعد النحوية في بيان المعاني التفسيرية:

�أما ابن عاشور فقد سلك في تفسيره مسلكًًا تجديديًًا، يوظف فيه النحو توظيفًًا متزنًًا يخدم 

البلاغة والمقاصد القر�آنية، ولم يكن يََعْْرِضِ الخلافات النحوية لمجرد العرض، بل ينتقي ما له �أثر 

واضح في بناء المعنى �أو تعزيز السياق.

من �أبرز ملامح منهجه:

القر�آني،  التركيب  في  بلاغية  جوانب  يضيء  النحو  �أن  يعتبر  حيث  بالبلاغة،  النحو  دمــج   *

فيستخدمه لفهم �إعجاز التعبير لا لمجرد التحليل الفني.

عراب بحسب المقاصد والسياق، فهو لا يتقيد بالتفصيلات النحوية �إلا �إذا كانت  * توجيه الإإ

ذات صلة واضحة بالمعنى المقصود.

* الاقتصار على ما له ثمرة دلالية، مظهرًًا بُُعدًًا تربويًًا ومقاصديًًا في استخدام القواعد.

ةََالَا وََ�آتََى الزََّكََاةََ وََالْْمُُوفُوُنََ بِعََِهْْدِِهِِمْْ �إِذََِا عََاهََدُُوا  ومن الأأمثلة قوله في تفسير قوله تعالى: }وََأََقََامََ الصََّ

وََالصََّابِرِِِينََ فِيِ الْْبََ�أْسََْاءِِ وََالضََّرََّاءِِ وََحِِينََ الْْبََ�أْسِِْ{ ]البقرة: 177[.

))) مفاتيح الغيب )585/3(.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

42

قال ابن عاشور: »ونصب )الصابرين( وهو معطوف على مرفوعات نصب على الاختصاص 

في  تباع  الإإ بين  المتكلم  تخيير  النعوت من  العرب في عطف  المتعارف في كلام  ما هو  على 

عراب للمعطوف عليه وبين القطع قاله الرضي، والقطع يكون بنصب ما حقه �أن يكون مرفوعا  الإإ

عراب �إذ لا يعرف �أن  �أو مجرورا وبرفع ما هو بعكسه ليظهر قصد المتكلم القطع حين يختلف الإإ

عراب، ف�أما النصب فبتقدير فعل مدح �أو ذم بحسب المقام،  المتكلم قصد القطع �إلا بمخالفة الإإ

والأأظهر تقدير فعل �أخص لأأنه يفيد المدح بين الممدوحين والذم بين المذمومين«))). ثم ذكر 

عراب، ومنها بيان خصيصة الصابرين وفضلهم))). فوائد هذا الإإ

ثالثًًا: �أوجه الاتفاق والاختلاف بين الرازي وابن عاشور في توظيف النحو:

الاتفاق بينهما:

* كلاهما يرى �أن القواعد النحوية مفتاح لفهم المعاني القر�آنية.

* كلاهما يستخدم النحو في الترجيح بين الأأقوال التفسيرية.

* كلاهما يستشهد ب�آراء كبار النحويين، ويحرصان على دقة الصناعة اللغوية.

الاختلاف بينهما:

* الرازي يُُعلي من ش�أن الجدل النحوي، ويستفيض في ذلك، �أحيانًًا دون ربطها بالسياق.

سهاب  * ابن عاشور يوظف النحو في خدمة المعنى البلاغي والمقاصدي، ويتجنب غالباًً الإإ

في الخلافات النحوية.

))) التحرير والتنوير ) 133/2(.

))) انظر: التحرير والتنوير ) 133/2(.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

43

الخاتمة

وفيها عرض لأأهم النتائج والتوصيات.

�أهم النتائج:

المادة  التفسيرين في مصادر  بين  والافــتــراق  الالتقاء  نقاط  الموجزة  الــدراســة  هــذه  �أبــرزت   -1

التفسيرية والتفسير بال�مأثور والتفسير بالر�أي.

2- �أظهرت الدراسة �أثر الخلفية الفكرية والعلمية لكل مفسر في منهجه التفسيري، فقد ر�أينا �أثر 

الخلفية العقلية على الرازي في تفسيره، كما ر�أينا �أثر الخلفية في العلوم اللغوية والمقاصدية على 

ابن عاشور في تفسيره.

التوصيات:

1- يوصي الباحث بمزيد من الدراسات المقارنة لمناهج المفسرين من مدارس تفسيرية مختلفة 

بحيث تراعي هذه الدراسات �إبراز �أثر تلك المدارس على المفسرين.

2- كما يوصي الباحث بالاهتمام بمنهج ابن عاشور في تفسيره لمواكبة قضايا العصر.



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

44

المصادر والمراجع

1- البحر المحيط في التفسير، المؤلف: �أبو حيان محمد بن يوسف بن علي بن يوسف بن 

�أثير الدين الأأندلسي )المتوفى: 745هـــ(، المحقق: صدقي محمد جميل، الناشر: دار  حيان 

الفكر – بيروت، الطبعة: 1420 هـ

الكتاب المجيد«  العقل الجديد من تفسير  المعنى السديد وتنوير  التحرير والتنوير»تحرير   -2

المؤلف : محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور التونسي )المتوفى : 1393هـ(

الناشر: الدار التونسية للنشر – تونس سنة النشر: 1984 هـ.

3- التعليقات الحسان على صحيح ابن حبان وتمييز سقيمه من صحيحه، وشاذه من محفوظه، 

�آدم،  بن  نجاتي  بن  نــوح  الحاج  بن  الدين،  ناصر  محمد  الرحمن  عبد  �أبــو  التعليقات:  مؤلف 

الأأشقودري الأألباني )المتوفى: 1420هـ(، الناشر: دار با وزير للنشر والتوزيع، جدة - المملكة 

العربية السعودية، الطبعة: الأأولى، 1424 هـ - 2003 م.

4- التفسير والمفسرون في غرب �أفريقيا

المصري  الأأرقــم  �أبــو  السلمي  الكعبي  بن طرهوني  الناصر  بن عبد  بن رزق  المؤلف: محمد 

المدني، �أصل هذا الكتاب: رسالة دكتوراة، الناشر: دار ابن الجوزي للنشر والتوزيع، المملكة 

العربية السعودية، الطبعة: الأأولى، 1426 هـ

5- جامع البيان عن ت�أويل �آي القر�آن، المؤلف: محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب 

المحسن  عبد  بن  له  ال� عبد  الدكتور  تحقيق:  )المتوفى: 310هــــ(،  الطبري  �أبــو جعفر  الآآمــلــي، 

بـدار ــهجـر اـلـدــكتـور ــعبـد السند سلاـــمـيـة ــ سـات الإإ لـدراــ كـز اــلـبحـوث واــ كـي، ـبـاــلـتعـاون ـمـع ـمـرـ  اــلتـرـ

علان، الطبعة: الأأولى، 1422 هـ -  حسن يمامة، الناشر: دار هجر للطباعة والنشر والتوزيع والإإ

2001 م.

له عليه وسلم وسننه و�أيامه  له صلى ال� 6- الجامع المسند الصحيح المختصر من �أمور رسول ال�

له البخاري الجعفي، المحقق: محمد  صحيح البخاري، المؤلف: محمد بن �إسماعيل �أبو عبدال�

زهير بن ناصر الناصر، الناشر: دار طوق النجاة )مصورة عن السلطانية ب�إضافة ترقيم ترقيم محمد 

فؤاد عبد الباقي(، الطبعة: الأأولى، 1422هـ



Journal of Islamic Sciences 	 سلامية مجلة العلوم الإإ

Vol.3 | Issue 41 	41 المجلد 3 | العدد

ISSN: 2225-9732                                December 2025                               www.isscj.edu.iq

45

7- دلائل النبوة ومعرفة �أحوال صاحب الشريعة، المؤلف: �أحمد بن الحسين بن علي بن موسى 

الخُُسْْرََوْْجِِردي الخراساني، �أبو بكر البيهقي )المتوفى: 458هـ(، الناشر: دار الكتب العلمية – 

بيروت، الطبعة: الأأولى - 1405 هـ.

8- صحيح ابن حبان بترتيب ابن بلبان، المؤلف: محمد بن حبان بن �أحمد بن حبان بن 

المحقق: شعيب  البُُستي )المتوفى: 354هـــ(،  الدارمي،  �أبو حاتم،  التميمي،  مََعْْبدََ،  معاذ بن 

الأأرنؤوط، الناشر: مؤسسة الرسالة – بيروت، الطبعة: الثانية، 1414 - 1993

له محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي  9- مفاتيح الغيب, المؤلف: �أبو عبد ال�

الملقب بفخر الدين الرازي خطيب الري )المتوفى: 606هـ(, الناشر: دار �إحياء التراث العربي – 

بيروت, الطبعة: الثالثة - 1420 هـ.

�أبــو محمد  السنة،  محيي  المؤلف:  البغوي،  تفسير   = الــقــر�آن  تفسير  في  التنزيل  معالم   -10

له  الحسين بن مسعود البغوي )المتوفى: 510هـ(، المحقق: حققه وخرج �أحاديثه محمد عبد ال�

النمر - عثمان جمعة ضميرية - سليمان مسلم الحرش، الناشر: دار طيبة للنشر والتوزيع، الطبعة: 

الرابعة، 1417 هـ - 1997 م.




